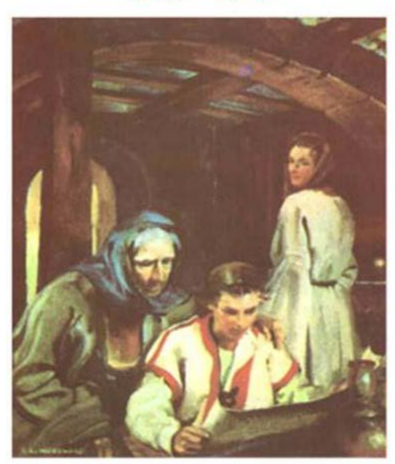


# رسنالهٔ بولس الرسول الأولى الحف تيموت وست تيموت وست



القمص تادرس يعقوب ملطى

القائمة الرئيسية

سوف تجد نتيجة البحث مظللة بللون مختلف لإلغاء البحث اضغط F5

اضغط مفتاحي + / - علي لوحة المفاتيح

من تفسير وتأملا*ت* الآباء الأولين

رسالة بولس الرسول الأولى إلى تلميذه تيموثاوس القمص تابرس يعقوب ملطي كنيسة الشهيد مار جرجس باسبورتنج

### الوسائل الوعوية

كتب القديسين تيموثاوس وتيطس وفليمون. وللوسالة إلى بعض تلاميذه من رعاة الكنائس: القديسين تيموثاوس وتيطس وفليمون. وللوسالة إلى فليمون طابعها المستقل فهي وإن وُجهت إلى راعٍ لكنها كانت إلى حدٍ ما شخصية، كشفت عن دور السيد المؤمن نحو عبده، كما أوضحت مشاعر الأبوة العميقة للوسول بولس نحو عبد سلرق هلرب، آمن بربنا يسوع المسيح وملرس حياة التوبة. أما الوسائل الأخرى الثلاثة، فتدعى الوسائل الوعوية ، إذ يجد فيها الوعاة مصدرًا روحيًا خصبًا للعمل الوعوي.

#### أصالتها

1 . الشهادة الخرجية : في القرن الثاني، حوالي عام ١٧٠ م، ورد في القانون الموراتوري Muratorian Canon، والذي يعتبر أقدم قائمة رسمية لأسفار العهد الجديد الثلاثة عشر رسالة القديس بولس مستبعدًا الوسالة إلى العوانيين. وفي نفس التريخ تويبًا أحصى أل Paschito Canon الأربعة عشر رسالة للقديس بولس من بينها الوسائل الوعوية كأسفار قانونية. وجاء في يوسابيوس أيضًا هذه الوسائل مع بقية رسائل القديس بولس كأسفار قانونية معووفة وأكيدة .

لم يطرأ أي شك من جهة قانونية هذه الرسائل ونسبتها لمعلمنا بولس الرسول لدى أي أب من آباء الكنيسة في الشرق والغرب. وقد استخدم كثير من الآباء عبراتها في كتاباتهم، منهم القديسين إكليمنضس الروماني وثاوفيلس الأنطاكي وإيريناؤس والعلامة ترتليان والقديس إكليمنضس السكنوي . وقد اقتبس الأخير الكثير من الرسالتين الأولى والثانية إلى تيموثاوس، مشورًا إلى المواطقة الذين رفضوهما بسبب تفنيد خطأهم فيهما أقتبس من الرسالة إلى تيطس.

2. الشهادة الداخلية : وهي ليست بأقل قوة من الشهادة الخلجية. حقًا حاول بعض النقاد ابتداء من القون التاسع عشر مهاجمة هذه الوسائل، رافضين نسبتها للوسول بولس، وبالتالي برفضون قانونيتها، معتمدين في ذلك على أسس تلريخية وكنسية وعقيدية ولغوية. ويمكننا تقديم ملخص الأهم نقاط نقدهم في الآتي:

ولاً : تتركز الاعتراضات من الجانب التريخي في أن هذه الرسائل يصعب أن تجد لها موضعًا في حياة الرسول بولس كما وردت في سفر

يمكننا الود على هذا الاعتراض بأنه لا يمكن حصر حياة الوسول بولس وأعماله بما ورد في سفر الأعمال. فمن جهة ما جاء في آخر السفر عن سجنه بروما لم يكن هذا الأمر يمثل الفصل الأخير من حياته. فنحن نعلم أنه أُطلق سواحه ليكرز ويبشر حتى سجن للموة الثانية في روما أيضًا، واستشهد في عصر نيرون. جاء في سفر الأعمال أن فيلكس الوالي وفستوس وأغريباس لم يجدوا في الوسول بولس علة تستحق الموت أو القيود، وكان يمكن أن يُطلق سواحه لو لم يكن قدرفع دعواه إلى قيصر (أع ٢٦: ٣٦-٣١). لهذا عندما رُسل إلى روما لم يُدن بل أطلق سواحه. هذا ما نلمسه من كتابات الوسول نفسه الذي كان يتوقع الإفواج عنه (في ١: ٢٥؛ ٢: ٢٤؛ فل ٣٦)، وما أعلنه التقليد الكنسي الذي عبر عنه المؤرخ بوسابيوس ومن ناحية أخرى فإن الكثير من الأتعاب التي لحقت بالوسول كما ذكرها في رسالته الثانية إلى أهل كورنثوس (١١: ٤٤-٢٧)، لم تود في سفر الأعمال. وأيضًا جاء في الوثيقة الموراتورية في القون الثاني عن رحلته إلى أسبانيا، الأمر الذي لم يتحقق قبل سجنه الأول

بهذا لا يمكن حصر أعمال الرسول بما ورد في سفر الأعمال، سواء الأعمال التي قبل سجنه الولد في آخر السفر أو بعده. فقد ملرس الرسول عمله الكرلي، وكتب هذه الرسائل الرعوية في أيامه الأخرة.

ثانيًا : من الجانب التعليمي، وى بعض النقاد وجود اختلاف في الفكر بين ما ورد في هذه الوسائل وما ورد في رسائله الأخوى. وى البعض أنها وإن حملت بعض الأفكار البولسية لكنها تعتبر استثناءات. فعوض الإيمان الثالوثي: الإيمان بالآب الفاتح الأحضان الأبوية، والابن الذي فيه نغتني ونتقدس ونتبرر ونتحد مع أبيه، وبالووح القدس الذي يدخل بنا إلى شوكة الأمجاد وعمل النعمة المجانية، يتحدث عن الحياة التقوية والأعمال الصالحة. في الوسائل: [لا نجد فيها أو اللحق العظيم الأساسي لإنجيل بولس: الموت عن الجسد والحياة في الووح.]

بُود على هؤلاء النقاد بأن هذه الوسائل سجلها القديس بولس في شيخوخته بعدما عالج الأمور العقيدية والتعليمية في رسائله السابقة، والتي انتشرت في كل الكنائس في ذلك الحين، فلم تكن توجد حاجة للتكرار بعد أن وضحت العقيدة المسيحية. هذا ومن جانب آخر فإن هذه الوسائل لم تسجل للكنيسة كشعب، وإنما بعثت للوعاة، تحمل هدفًا رعويًا وتهتم بالتنظيم الكنسي والسلوك المسيحي. يمكننا القول بأنها رسائل وداعية لتلاميذ خدام يحملهم مسئولية الوعاية والعمل.

ثالثًا : يقول بعض المعترضين بأن الوسول قدركز هذه الوسائل على التنظيم الكنسي، خاصة سيامة الأساقفة والشمامسة، وإقامة الأامل الخ.، الأمور التي في نظوهم لا تشغل قلب الوسول المتلهب شوقًا نحو مجيء السيد المسيح الأخير. لقد اعتدنا في رسائله السابقة أن نواه لا يتحدث عن تفاصيل تنظيمية، وإنما يهتم بإضوام المواهب الروحية في حياة كل عضوٍ. وى هذا الفويق أن التنظيمات الولردة في هذه الوسائل تمثل عصوًا متأخرًا عن زمن الوسول بولس.

### يرد على ذلك بالآتي:

- 1 . حقًا لقد اتسمت كتابات الرسول بولس، بل وكتابات الكنيسة الأولى في مجملها بالاتجاه الأخروي "الاسخاتولوجي"، فكان الكل يتطلعون بشوق والتهاب نحو مجيء السيد المسيح الأخير، لكن هذا الفكر لا يعني تجاهل الكنيسة التنظيم الكنسي. على العكس حينما كتب الرسول أول رسالة موجهة إلى أهل تسالونيكي يتحدث فيها عن مجيء السيد، فأساء ا فهمها وظنوا أن وقت مجيئه قد حان وتركوا أعمالهم اليومية، أسوع الرسول إليهم في الحال يصحح مفاهيمهم، ويؤكد ضرورة الالوّام بالترتيب والنظام مع العمل اليومي (٢ تس ٢: ٦-١٥ )، طالبًا إياهم أن يتجنبوا مخالطة السالكين بلا ترتيب. إن كان هذا بالنسبة للأشخاص فكم بالحري يؤم أن تسلك الكنيسة بترتيبٍ ونظامٍ في حياتها الرعوية والتعبدية حتى لحظات انتظار مجيء عريسها؟
- 2 . عوف الوسول بولس وحدة الحياة"، فلا يقبل الثنائيات. فالمسيحي يحيا كمواطن سملي، وفي نفس الوقت كمواطن يعيش على الأرض دون وجود أي تعلرض أو صواع بين حياته الروحية السماوية وحياته اليومية الواقعية. المؤمن يؤمن بوحدة الحياة في المسيح بلا تعزيق بين فكر سملوي

وحياة على الأرض، وبين تقديس للروح والجسد أيضًا، وهكذا الكنيسة أيضًا كجماعة مقدسة لا تعرف إلاَّ حياة واحدة في المسيح، فلا تضل ببين التنظيم أو القرتيب الكنسي والحياة الروحية. إن كان الرسول ملتهبًا بروحه ولم ينشغل بالحديّث عن تفاصيل التنظيمات الكنسية في رسائله الأولى، هذا لا يعني تجاهله لها أو استهانته بها. فالروحانية لا تعني عدم النظام أو التشويش!

أما بخصوص القول أن هذه التنظيمات تمثل عصوًا متأخرًا، فهذا ليس بصحيح، فقد وُجد الشمامسة بعد انطلاق الكنيسة في عيد العنصوة بفقة قصوة جدًا (أع ٢ - ). ويقول القديس لوقا أثناء حديثه عن رحلات القديس بولس الكولية "وانتخبا لهم قسوسًا في كل كنيسة" (أع ١٤: ٣٦). وجاءت في إحدى رسائل الأسر موجهة إلى الشعب ومعهم الأساقفة والشمامسة (في ١: ١)، وفي رسالته إلى أهل رومية بوصي الوسول بالشماسة فيبي (١٦: ١).

رابعًا : يعترض البعض بأن المعلمين المضللين المذكورين في الرسائل الرعوية يمثلون الغنوسيين، وهمرجال القرن الثاني، أي في عصر متأخر عن الرسول بولس. والحقيقة أن المعلمين الذين يذكرهم الرسول في غالبيتهم أناس نابوا بالعودة إلى حرفية أعمال الناموس، خاصة الختان الجسدي. هذا من جانب ومن جانب آخر فإن كانت الغنوسية قد انطلقت وعمائها البارزين في القرن الثاني، لكن الفكر الغنوسي سبق المسيحية وتسلل إلى الوثنية كما إلى اليهودية وظهرت بنوره وعلاماته منذ العصر الرسولي.

خامسًا: لم تود هذه الوسائل في قائمة مرقيون في القرن الثاني. هذا أمر طبيعي، لأن هذه القائمة لا تمثل الفكر الكنسي الأرثوذكسي، فقد حذف مرقيون المقدسة حسب متى ومرقس وبوحنا. ولعل مرقيون لم تصله هذه الرسائل، هذا احتمال ضعيف، لكن الأرجح أنه قد عرفها ولم يقبلها، لأنها قدمت مواجهة ضد أفكره الغنوسية. كمثال تحدثت عن الناموس أنه صالح (١ تي ١: ٨) بينما برفض مرقيون العهد القديم بكليته. وتشير هذه الرسائل إلى مقاومة التعاليم المضللة (١ تي ٦: ٢٠).

سادسًا: من الجانب اللغوي وى البعض أن ما ورد في هذه الرسائل ٩٠٢ كلمة يونانية، منها ما لا يقل عن ٣٠٦ كلمة لم تود في رسائله الأخرى. هذا أمر طبيعي، فإن هذه الرسائل حملت هدفًا يختلف تمامًا عن هدف الرسائل الأخرى. ففي رسائله الأخرى يكتب إلى كنائس ليعالج مواضيع عقيدية ومشاكل خاصة بالانقسامات الكنسية، أما هنا فيكتب إلى الرعاة ليحدثهم عن عملهم الرعوي والتنظيمات الكنسية، لذا كان لابد أن يكون لها طابعها الخاص وتعبواتها الخاصة، وكلماتها المختلفة. فلا يمكن أن نعلل الاختلاف اللغوي إلى اختلاف الكاتب، وإنما إلى اختلاف الموضوع. ومع هذا فإن هذه لوسائل ضمت ٥٠ كلمة يونانية وردت في الرسائل الأخرى دون أن تظهر في أي سفر آخر في العهد الجديد.

أخرًا يمكننا القول مع N.J. White أن حتى هذه الرسائل تحمل طابعًا بولسيًا [11] ، إنها تحمل نغمة الرسول وجديته ووقل ه مع قوة روحه، تتسم بروح الحب المتقد والتقى مع شجاعة عالية وقداسة. هذا وقد تشابهت أيضًا مع بقية رسائله في إطلاها العام، كأن تحوي: افتتاحية والبركة الرسولية ثم صلب الموضوع فالخاتمة. وتحمل اتجاهه العام في مقاومته للارتداد إلى حرفية أعمال الناموس.

## تاريخ كتابتها

وى أغلب الدل سين أن هذه الرسائل قد وُضعت في فترة وجزرة، في أو اخر حياة الرسول. والعرجح أن رسالته إلى تيطس ورسالته الأولى إلى تيموثاوس قد كتبتا في وقت متقل ب جدًا، لذا جاءتا متشابهتان حتى في العبل ات. كُتبتا في هولاته التبشيرية بعد سجنه الأول عام ٦٣ م. أما الرسالة الثانية إلى تيموثاوس فكتبها في سجنه الأخير بروما قبل استشهاده مباشرة.

# محتوياتها وطابعها

1 . هذه الرسائل في الواقع ليست رسائل خاصة و لا شخصية، وإنما هي أقرب إلى مقالات تضع الأسس العامة للعمل الإنجيلي، خلالها نشتم ملامح الكنيسة الأولى.

- 2 . اتسمت بالطابع العملي، خاصة من ناحية الرعاية في العصر الرسولي، دون التعرض للمشاكل العقيدية الإيمانية.
- 3 . تتقل ب الوسالة الأولى إلى تيموثاوس جدًا مع الوسالة إلى تيطس، إذ هما موجهتان إلى راعيين (أسقفين) ملترمين بخدمة جديدة في أفسس وكريت. أما الوسالة الثانية إلى تيموثاوس فغايتها مختلفة، وهي مساندة الكنيسة تحت ضغط اضطهاد نيرون وسجن بولس الوسول في روما ينتظر انحلال سده.
  - 4 . انفردت هذه الرسائل عن بقية أسفار العهد الجديد بعرضها للتنظيمات الكنسية في العصر الرسولي.
- 5 . توجه هذه الوسائل إلى كلراعٍ بكونه جنديًا روحيًا للسيد المسيح، يجاهد قانونيًا في الحفاظ على الإيمان المسلم هوة للقديسين بغير انحواف، نقيًا من البدع والهرطقات، كما وجهت نظره إلى الاهتمام بالعمل الإيجابي، وعدم الارتباك بالمباحثات الغبية.

#### الهرطقات المعاصرة

لكي نفهم هذه الرسائل يلزمنا التعرف على الخطوط العريضة للهرطقات المعاصوة للرسول، والتي القرم قادة الكنيسة الروحيين بمقاومتها. هذه الهرطقات أخذت اتجاهين:

وَلاً: العودة إلى الفكر الناموسي العرفي، أو ما يسمى بحركة التهود، إذ لم يكن من السهل على المسيحيين من أصل يهودي أن يتنزلوا عما كان لهم من امتيرات مثل الختان والليتورجيات التعبدية والاعتراز بأنسابهم خاصة من كانوا من سبط لاوي أو يهوذا الخ.، بجانب اعتراهم بالناموس الموسوي والأنبياء.

ثانيًا: ظهرت البذور الأولى لأنواع مختلفة من الغنوسية، هي في حقيقتها ملتقى هائل لعناصر يهودية ومسيحية ويونانية وفلسفات صوفية [12] وشرقية ، أهم ما تميزت به هو:

1 . الثنائية بين المادة والروح. فخالق المادة أو الجسد في نظوهم، هو خالق لعنصر الظلمة، إن لم يكن شروًا فهو أقل من الكائن الأعظم أو خالق الوح. خلال هذه الثنائية لا يمكن أن يلتقي الجسد مع الروح، كما لا تلتقي الظلمة بالنور. لهذا في نظر بعضهم أن المسيح لا يمكن أن يكون قد قبل جسدًا ماديًا حقيقيًا، وإنما عبر في العفواء مويم كما في قناة، لم يأخذ منها شيئًا، إنما ظهر بجسدٍ خياليٍ. وفي نظر البعض جسده غير جسدنا، هابط من السماء ليس فيه مادة. خلال هذه النظرة ينكرون حقيقة التجسد الإلهي، ويدنسون الزواج، وينظرون إلى العلاقة الزوجية كعلاقة أثيمة، لهذا لا يتزوج الكاملون، ليس توغًا للعبادة أو الخدمة ولا تكويسًا لحياتهم، وإنما هربًا من النجاسة! خلال هذا المنظار يرون في القيامة أنها تحققت في الروح، بقيامتها من موتها، دون انتظار لقيامة الجسد، حيث لا يقوم في الملكوت عنصر ظلمة. وباختصار لا يبلغ الإنسان إلى الكمال إلاً بمعاداته الجسد وامتناعه عن الزواج وبعض الأطعمة.

هذه النظرة ترفضها المسيحية، فإن النسك المسيحي فيه تتلل للإنسان عن بعض حقوقه، ليس لأن ما يتتلل عنه دنسًا،و لا كبرياء يحسب نفسه أكمل من إخوته، وإنما في حبٍ يود النوغ للعبادة والخدمة. كما تتلل الرسول بولس عن حقه في أن يجول بأخت زوجة كالقديس بطوس (١ كو ٩: ٥)، وتتلله عن حقه في أن يتمتع بالضروريات الجسدية خلال عمله الإنجيلي (١ كو ٩: ١٢)، ومطالبته أن يمتنع الإنسان عن أكل اللحم تمامًا إن كان يعثر أخانا (١ كو ٨: ١٣).

2 . نادت بعض الطوائف الغنوسية بوجود أنساب، عبرة عن سلم يبدأ بالكائن الأعظم ويتول خلال وسائط كثوة أو أيونات تنتهي بالسيد المسيح. لأن يسوع المسيح هو الوسيط الأول للإنسان يدخل به خلال المعرفة إلى أيون أعظم، والثاني يقدم له معرفة جديدة ليدخل به إلى من هو أعظم حتى يبلغ إلى الكائن الأعظم. لهذا يؤكد الوسول بولس وجود وسيطواحد هو ربنا يسوع المسيح الذي هو ابن الإنسان (١ تي ٢: ٥).

وى الغنوسيون بوجه عام أن الدخول إلى الشركة مع الله ليس طريقها الإيمان وإنما المعرفة العقلية التي تخص الكاملين. وكأن الخلاص لا يقوم على أساس إيماني بل على أساس المعرفة (gnosis) ولهذا لقوا أنفسهم "الغنوسيين" أو أصحاب المعرفة.

- 3 . إذ تقوم الغنوسية أساسًا على غرور المعرفة، قسم الغنوسيون المؤمنين إلى فئات، منها فئة الكاملين أصحاب المعرفة، وفئة البسطاء. لذلك بذل الوسول كل الجهد في رسائله بوجه عام تأكيده أن المسيح هو "كنز الحكمة" المقدم للجميع بلا تمييز، وأن الخلاص للكل.
- 4 . إذ عُرف الغنوسيون بالحرفية في تفسير الكتاب المقدس، لذلك تعثروا في فهمهم بعض عبرات العهد القديم الخاصة بغضب الله وندمه والحديث عن وجه الله ويده وشوه الخ.، مما دفعهم إلى رفض العهد القديم. ورأى بعضهم إن إله العهد القديم إنما هو إله قاسي، فرسل إله العهد الجديد يسوع المسيح ليخلص العالم من هذا الإله. وهكذا دخلوا في ثنائية بين إله العهد القديم وإله العهد الجديد. هذا دفع الرسول بولس إلى تأكيد وحدة العمل بين الآب والابن، وتأكيد طاعة الابن للآب، وقبوله القيامة والمجد منه، تأكيدًا لعلاقة الحب الأرلية.
- 5 . إذ أخذ غالبيتهم موقفًا معاديًا للجسدرفضوا وجود تمبيز بين الرجل والعوأة لذلك أوضح الرسول أنه "ليس ذكر و لا أنثى في المسيح يسوع"، لكن يبقى الرجلاً يعمل خلال مواهبه كرجلٍ، والعوأة اهوأة تعمل خلال مواهبها كاهوأة. الإيمان لا يحتقر جنسًا ما، لكنه لا يخلط بين الجنسين. لهذا جاءت الوصايا واضحة لوجود التمايز بين الجنسين على أساس توع المواهب والإمكانيات وليس على أساس امتياز جنسٍ على حساب الآخر.

هذه صورة مبسطة نعود إلى تفاصيلها أثناء واستنا لنص الرسائل إن شاء الرب وعشنا.

المقدمة (في الرسالة الأولى إلى تيموثاوس)

الأصحاح الأول (الوصية غاية الرعاية)

الأصحاح الثاني (العبادة الكنسية العامة)

الأصحاح الثالث (سمات الرعاة وواجباتهم)

الأصحاح الرابع (جهاد الرعاة)

الأصحاح الخامس (العلاقات الكنسية)

الأصحاح السادس (العلاقات الاجتماعية)

مقدمة

في

# الرسالة الأولى إلى تيموثاوس

#### تيموثاوس

"تيمو ثاوس" كلمة يونانية تعني "تقي الله" أو "تكويم الله" آمن على يدي الحسول بولس في رحلته التبشيرية الأولى في لسق من مقاطعة ليكاؤنية عام ٤٦ م. كان والده يونانيًا لا يُعوف اسمه، ربما مات و هو صغير السن، وقام بتربيته أمه افنيكي وجدته لوئيس و هما يهوديتان تقيتان، علمتاه الكتب المقدسة (٢ تي ١: ٥؛ ٣: ١٥)، لكنهما لم يختناه، إنما ختنه الحسول بولس فيما بعد حتى لا يغضب عليه اليهود (أع ١٦: ٢).

لرتبط اسم تيموثاوس مع الوسول بولس في مقدمات الوسائل (٢ كو ١: ١؛ في ١: ١؛ ١ كو ١: ١، ١تس ١: ٢؛ ٢ تس ١: ١؛ فل ١) وفي السلام الختامي في الوسالة إلى رومية (١٦: ٢١).

لقد لُوسل إلى كورنثوس بواسطة الوسول بولس في الاضطرابات التي حدثت قبل كتابة الوسالة الأولى إليهم (١ كو ٤: ١٧)، وأرسل أيضًا بعد كتابتها (١ كو ١٦: ١٠). لقد أشار الوسول إلى مساهمة القديس تيموثاوس في خدمة الإنجيل معه في كورنثوس (٢ كو ١: ١٩).

دُورت أيضًا لرسالية للقديس تيموثاوس إلى فيلبي عند كتابة الرسالة إلى فيلبي (في ٢: ١٩ )، وأرسل إلى تسالونيكي لتقديم تقوير قبل كتابة الرسالة الأولى إلى تسالونيكي (١ تس ٣: ٢، ٦).

في الرسالة إلى العوانيين (١٣: ٢٣) يشير الرسول إلى سجن تيموثاوس والإفراج عنه.

يبدو أنه بعد إطلاق سواح الرسول من سجنه الأول عام ٦٣ م، ترك القديس تيموثاوس وعي شئون أفسس.

من هذا كله يظهر مدى لرتباط القديس بولس بتلميذه، وثقته الشديدة فيه. لذا كثوًا ما يدعوه "ابني، الابن الصويح، الابن الحبيب، الأمين" (١ تي ١: ٢؛ ١ كو ٤: ١٧؛ ٢ تي ١: ٢ ). ويبدو من العبرات الولردة في الرسالتين الموجهتين إليه أن تيموثلوس كان خمولاً بطبعه ، كما كان يعاني من ضعف في صحته.

# زمان كتابتها

حوالي عام ٦٤ أو ٦٥ م بعدما أطلق سواح الوسول من سجنه الأول في ربيع عام ٦٣ م. كتبها وهو في طويقه مرًا بمكنونية بعد زيرته لأفسس (١ تي ١: ٣).

### غاية الرسالة

رُسل إليه ليوضح له الوّاماته الرعوية في أفسس، ويحدثه عن بعض النتظيمات الكنسية الخاصة بالعبادة العامة، وعن سمات الرعاة وواجباتهم، خاصة جهادهم ضد الهرطقات المضللة، وأخرًا العلاقات الرعوية التي تربط الراعي بك فئات الشعب.

### أقسام الرسالة

1. الوصية غاية العاية ص١.

- 2. العبادة الكنسية العامة ص٢.
- 3. سمات الحاة ص٣.
- 4. جهاد الوعاة ص٤.
- 5. العلاقات الكنسية ص٥.
- 6. العلاقات الاجتماعية ص٦.

<<

# الأصحاح الأول

### الوصية غاية الرعاية

يبدأ الرسول بالبركة الرسولية كعادته، موضحًا للقديس تيموثاوس خطورة عمله الرعوي في أفسس ألاوهو تقديم الوصية الإلهية، وتحذير المؤمنين من أصحاب الخوافات والمباحثات التي ليست للبنيان، معلنًا له عن غاية رسالته خلال حديثه عن نفسه، حاثًا إياه على الجهاد الروحي في الخدمة الإلهية.

- 1. البركة الرسولية ١ ٢.
- 2. غاية الوصية ٣ 11.
- 3. الالق ام بالخدمة ١٧ ١٧.
- 4. الجهاد في الخدمة ١٨ ٢٠.

### 1 . البركة الوسولية

"بولس رسول يسوع المسيح

بحسب أمر الله مخلصنا وربنا يسوع المسيح رجائنا،

إلى تيموثلوس الابن الصريح في الإيمان،

نعمة ورحمة وسلام من أبينا والمسيح يسوع ربنا" [١-2].

يقدم الرسول في هذه الافتتاحية الوكة الرسولية لتلميذه تيموثاوس بما يناسب احتياجاته والظروف المحيطة به، إذ يُلاحظ فيها الآتي:

أ. إذ يكتب إلى خادم ملقرم بالكول ة وسط أتعاب وضيقات أراد الرسول تأكيد أن الخدمة التي يتسلمها ليست من إنسان بل من الله الآب الذي قدم ابنه الوحيد لخلاص البشوية، ومن الابن نفسه أيضًا، إذ يقول: "بولس رسول يسوع المسيح بحسب أمر الله مخلصنا وربنا يسوع المسيح". وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : [من البداية برفع بولس نفس تيموثاوس ويشجعها، بقوله أن الله مخلصنا والمسيح رجاؤنا. إننا نتألم كثورًا، لكن رجاؤنا عظيم! إننا نتع ض لفخاخٍ ومخاطرٍ، لكن الذي يخلصنا هو الله لا الإنسان. مخلصنا ليس بضعيفٍ، إذ هو الله، فلا تهزمنا المخاطر أيًا كانت، ورجاؤنا لن يخيب،

[<u>15]</u> إذ هو المسيح .]

إننا كخدام مُوسلين من قبل الله الآب الباذل ابنه عن البشوية والابن المبنول عنا لخلاصنا يليق بنا أن نقدم حياتنا نحن أيضًا مبنولة بالحب من

أجل كل نفس.

في وسط الآلام وى نفسه "رسولاً" أي مبعوثًا أو سفوًا عن الله، لا عمل له سوى الشهادة له بحياته كما بكرارته، وقد قبل هذا العمل "بأمر الله". وقد جاءت كلمة "أمر " في اليونانية لتعني الأمر الملوكي العسكري الذي لارجعة فيه، فيلترم بالعمل لتتميم هذا الأمر الإلهي. لقد صدر الأمر حينما أفرزه اللهوهو في بطن أمه (غل ١: ٥)، كما أكده بأمر كنسي، حين قال الروح: "افرزوا لي برنابا وشاول للعمل الذي دعوتهما إليه" (أع ١٣: ٢)، حيث صامت الكنيسة وصلت ووضع التلاميذ الأيدي عليهما.

ب. في هذه الافتتاحية يبرز الرسول دور الآب كمدبر للخلاص، ومُوسل الرسل، وواهب النعم والرحمة والسلام، حتى يؤكد وحدة العمل بين الآب والابن، وكما يقول القديس أمبروسيوس [انظر كيف أن مملكة وأمر الآب والابن هما واحد ...] بهذا يهدم الرسول ثنائية الغنوسيين الذين يغرقون بين إله العهد القديم، وإله العهد الجديد. فإن كان الرسول بولس يعشق اسم ربنا يسوع المسيح، حتى أنه يكوره ثلاث موات في هذه الافتتاحية القصوة، لكنه يعوف ربنا يسوع بكونه الابن الذي قدمه الآب في محبته لخلاصنا، وخلاله ننعم بكل عطايا الآب ونعمه.

ج. إذ يتحدث عن الآب والابن لا يتحدث عن علاقتهما معًا خلجًا عنا، إنما نعرفهما خلال عملهما معًا من أجلنا ولحسابنا، فيدعو الآب أبانا ومخلصنا المسيحربنا ورجاءنا... وكأن الوسول لا يويد أن يقدم لنا معرفة لاهوتية نظرية تقوم على الحكمة البشوية العقلية وإنما يويد أن نتعرف عليها كسّر حياتنا وخلاصنا وكمالنا.

د. يكرر الوسول في رسائله الوعوية كلمة "مخلصنا" أكثر من غوها من الوسائل، ليؤكد للواعي أن عمله الوئيسي هو توجيه الوعية إلى مخلصها، وليوضح ضرورة اهتمام الواعي بالعمل الخلاصي فوق كل عمل آخر.

يعتز الوسول بأبوته الروحية لشعب الله، إذ يقول: " لأنه وإن كان لكم ربوات من العوشدين في المسيح، لكن ليس آباء كثيرون، لأني أنا ولدتكم في المسيح يسوع بالإنجيل" (١ كو ٤: ١٥). هذه الأبوة ليس شرفية، لكنها ملزمة بالمسئولية. يقول ا**لقديس يوحنا الذهبي الفم** للؤلاده الروحيين: [أني أحبكم حتى أنوب فيكم، وتكونون لي كل شيء: أبي وأمي وإخوتي وؤلادي!

إن كان الرسول هو أب للقديس تيموثاوس، فإن هذه الأبوة الروحية تنبع عن أبوة الله للبشرية كلها، لذا يدعو الله "أبانا". خلال هذه الأبوة يستويح بحق تيموثاوس كما بولس أيضًا، وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم: [هنا توجد تغرية، فإن كان الله أبانا [٢] فهو يهتم بنا كأبناء، كما يقول المسيح: "أم أي إنسان منكم إذا سأله ابنه خزًا يعطيه حجرًا؟ (مت ٧ : ٩) ...

و. في رسائله غير الرعوية غالبًا ما يكتفي الرسول في البركة الرسولية، أما هنا فيضيف "الرحمة"، وبالعبرية chcsedh ، وقد تكررت ما لا يقل عن ١٢٧ هوة في سفر الغرامير كموضوع تسبيح الشعب. لقد قدم الله لنا هراحمه ونحن بعد أعداء، فانتشلنا من حالة العداوة إلى البغوة له، ومن الظلمة إلى النور. لذا يليق بنا أن فردرحمته بالرحمة نحو الآخرين، ويسلك الخدام بروح سيدهم! وبرى القديس بوحنا الذهبي الغم أن المعلمين محتاجون إلى إلواك هراحم الله وسط الخدمة بسبب الأتعاب التي يعانون منها. هذا وقد سلك الرسول نفسه بالرحمة أيضًا مع تلميذه تيموثاوس، فزاه يشفق عليه، قائلاً: "لا تكن في ما بعد شرّاب ماء بل استعمل خعرًا قليلاً من أجل معدتك وأسقامك الكثرة" (١ تي ٥: ٣٢).

ز. يُلقب السيد المسيح رّجاؤنا"، هكذا كانت الكنيسة الأولى تتمسك بهذا اللقب، ليس لأننا نوّجي أن ننال شيئًا فيه وإنما أنه نناله هو. ليس فقط

باب الرجاء لكنه موضوع الرجاء نفسه، ففيه نلناه كثير كسر حياتنا وخلاصنا وأبديتنا!

يقول القديس أغناطيوس الأنطاكي : [افرحوا في الله الآب وفي المسيح يسوع رجائنا المشتوك .] ويقول القديس بوليكريس: [فلنثبت إذًا في رجائنا وفي ضامن برنا... يسوع المسيح.] ففيه رجاؤنا، حيث ننعم بالطبيعة الجديدة في استحقاقات دمه، بدفننا معه في المعمودية، وفيه ننعم بالنصوة على الموت وندخل الحياة الأبدية، وفيه ندخل إلى حضن أبيه السملوي لنوجد معه ممجدين.

### 2. غاية الوصية

أوضح الرسول الوّام القديس تيموثاوس بتوجيه المؤمنين في أفسس أن يتجنبوا التعاليم الغريبة والمباحثات الغبية التي ليست للبنيان الروحي، قائلاً له: "كما طلبت إليك أن تمكث في أفسس إذ كنت أنا ذاهبًا إلى مكدونية، لكي توصي قومًا أن لا يعلموا تعليمًا آخر، ولا يصغوا إلى خوافات وأنساب لا حد لها، تسبب مباحثات دون بنيان الله الذي في الإيمان" [٣-٤].

جاءت كلمة "طلبت " في اليونانية بمعنى يطلب أو يتوسل باشتياق، وكأن الرسول لا يميل إلى إصدار أوامر إنما يقدم توسلات لتلميذه. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم: [لاحظ لطف التعبير، إنه يستخدم أسلوب العبد لا السيد .]

يطالبه أن يوصي قومًا بأفسس ألاً يعلموا "تعليمًا آخر"، وفي اليونانية "تعليمًا غير رُ تُوذكسي "، أي "غير مستقيم"، قاصدًا الذين يفسرون كلمة الحق بانحواف. ويعلق القديس يوحنا الذهبي القم هكذا: إإنه لم يذكر أشخاصًا بأسمائهم حتى لا يدخل بهم إلى حري أكثر خلال التوبيخ المباشر المكشوف. لقد وجد الرسول في المدينة بعضًا من رسل اليهود البطالين الذين رُ الوا أن يلوسوا المؤمنين بحفظ الناموس الموسوي، الأمر الذي عالجه الرسول في رسائله الأخرى. ولاء كانوا يعملون بلا دافع من ضماؤهم بقدر ما كان دافعهم المجد الباطل، إذ رُ الوا أن يكون لهم تلاميذ، وكانوا يحسدون بولس الطوبلي ويقاومونه ...

ما هي الخوافات التي يطالبهم الرسول بعدم الإصغاء إليها؟ ربما قصد ما كتبه للقديس تيطس: "لا يصغون إلى خوافات يهودية، ووصايا أناس مرتدين عن الحق" (تي ١: ١٤). هذا بالنسبة للذين هم من أصل يهودي، أما بالنسبة للذين هم من أصل أممي، فيحفرهم من الأساطير الخوافية التي اتسمت بها الثقافات اليونانية والرومانية والفرسية الخ.، حيث تزوي قصصًا عن نزول الآلهة إلى هذا العالم لتتزوج من بنات الناس وينشؤا بذلك في عالم السماء.

### وما هي الأنساب؟

ولاً: ربما قصد بها الأنساب اليهودية، فكان البعض ممن قبلوا الإيمان المسيحي يعتزون بأنهم من أصل كهنوتي أو من سبط يهوذا الخ.،
 فيسقطون في المجد الباطل.

ثانيًا: كان في العالم الأممي القديم اهتمام خاص بالأنساب، نذكر على سبيل المثال اسكندر الأكبر، صُنعت له شجوة نسب تعود إلى آشيل Achilles واندروماك Andromache من جانب وإلى بوسس Perseus وهوقل Herclues من جانب آخر. ويقول القديس يوحنا الذهبي القم إن اليونان كانوا يعددون آلهتهم خلال أنساب معينة.

ثالثًا: وى القديس إيريناؤس [24] والعلامة ترتليان أن الأنساب هنا تشير إلى بنور اليرطقات الغنوسية التي اعتقد بعضهم أن الكائن الأعظم قد انبثق عنه كائن، وهذا انبثق عنه ثالث، وهكذا حدثت عدة انبثاقات تسمى الأيونات، هذه التي ضعفت من نسب إلى آخر، وان الإنسان يبلغ إلى الكائن الأعظم خلال هذه الوسائط بواسطة المعرفة [26].

أما قول الرسول عن هذه الأمور أنه "لا حد لها" قصد أنها بلا نهاية أو بلا غاية أو هدف يبلغه الإنسان خلالها.

والآن، ماذا يعني الرسول بقوله: "مباحثات دون بنيان الله الذي في الإيمان" ؟ هل يرفض الرسول البحث والمناقشة في الأمور الإيمانية؟

لقد اهتم الغنوسيون بالمعرفة ليست النابعة عن حب الحق والمتسمة بروح مقاضع تقوي، وإنما "المعرفة "المتعجرفة التي تهتم بالمباحثات الجافة العقيمة التي بلا حياة. يهدفون إلى المجادلات لأجل ذاتها، بعيدًا عن الحياة التقوية. فاحتلت المعرفة موضع الإيمان كطويق الخلاص. هذه هي "المباحثات دون بنيان الله الذي في الإيمان" ، أما المباحثات التي للبنيان فهي التي تدخل تحت داؤة الإيمان، تصدر عن نفس مقاضعة تطلب الحق لا للجدال والمناقشة وإنما لتحيا به وتمل سه.

يقول القديس إيريناؤس عن ولاء المعلمين: إإنهم يفسدون تعاليم الله، ويثبتون أنفسهم كمفسوين أشوار لكلمة الإعلان الصالحة، يحطمون إيمان الكثيرين بانقراعهم عن الإيمان تحت ستار المعرفة... يخدعون البسطاء بالكلمات المنمقة والشكل الحسن، محطمين إياهم بسماجة ويتحدث القديس يوحنا الذهبي الفم عن المباحثات الغبية قائلاً: [يؤمنا إلاً ننشغل بالمباحثات، لأننا إذ نسأل لا يكون للإيمان موضع، إذ الإيمان يعطي للمباحثات هدوءً. لكن لماذا يقول السيد: " اطلبوا تجنوا، اقوعوا يُفتح لكم" (مت ٧: ٧)؟ وأيضًا "فتثوا الكتب لأنكم تظنون أن لكم فيها حياة أبدية" (يو ٥: ٣٩)؟ الطلب يعني الصلاة والرغبة الشديدة. فهو يأمر بتفتيش الكتب لا للدخول في أتعاب المباحثات وإنما لإنهائها، بالتأكد من معناها الحقيقي، فلا نبقى بعد في مباحثات مستورة وإنما نقطع فيها فيها .]

ما فريد تأكيده أن الإيمان برفض المباحثات الغبية، لكنه يلتقي مع المباحثات البناءة التي تقوم بروح الإخلاص والشوق الحقيقي لمعرفة الحق والتمتع به تحت قيادة روح الله القدوس. وقد قامت معرسة الإسكندية المسيحية منذ بدء انطلاقها تصالح الإيمان مع الفلسفة، وتزوج القلب مع الفكر .

يعالج القديس بولس حب الدخول في المباحثات الغبية التي يثرها المواطقة بقصد الكبرياء والتمتع بالسلطة، بتحديد هدف الوعاية، ألا وهو تقديم الوصية الإنجيلية بروح الحب الخالص العملي، إذ يقول: وأما غاية الوصية فهي المحبة من قلب طاهر، وضمير صالح، وإيمان بلارياء" [٥]. خلج الحب تفقد الوصية وجودها وينحرف المعلمون عن رسالتهم، فتتحول إلى مباحثات غبية تسبب انشقاقات في الجماعة. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفهم : [إذ لا يحب الناس يحسدون من لهم صيت حسن، مشتاقين أن ينالوا السلطة، وبحبهم للسلطة يقدمون الهرطقات .]

"المحبة " هي غاية الوصية التي يكرز بها الرسل وكل خدام الكلمة، هذه التي تشبع القلب، وتحدد هدف الإنسان، فلا يرتبك بالمناقشات الباطلة، ولا يعطي لنفسه سماحًا أن تهتم بالمباحثات غير البناءة. يحدد الرسول سمات هذه المحبة، بأنها تصدر عن "قلب طاهر، وضمير صالح، وإيمان بلارياء".

وأما غاية الوصية فهي المحبة من قلب طاهر، وضمير صالح، وإيمان بلارياء" (1 تي 1: ٥)... لكن أي فع من المحبة يتحدث عنها الرسول؟ المحبة الخالصة التي لا تقوم على كلمات مجردة، إنما تتبع عن الميل الداخلي والوجدان والعاطفة، إذ يقول: "من قلب طاهر ..." فالحياة الشورة تجلب انقسامات، " لأن كل من يعمل السيئات يبغض النور " (يو ٣: ٢٠ ). حقًا توجد صداقات حتى بين الأشوار، فالقتلة واللصوص يحبون بعضهم البعض، لكن ليس من ضميرٍ صالحولا من قلبٍ طاهر، إنما قلب دنس، وليس من إيمانٍ بلارياء وإنما من إيمانٍ باطلٍ مواءٍ... فالإيمان يشير إلى الحق... ومن يؤمن بالله حقًا لا يقدر أن يبتعد عنه ...

### القديس يوحنا الذهبي الفم

لقد أحبت الرأة فوطيفار الشاب يوسف لكن بقلب غير طاهر، فلم تنفذ الوصية، إذ كانت تحب شهوات نفسها... وإذ حرمها يوسف ألقت به في السجن. وأحب أمنون أخته ثامار جدًا حتى مرض، وعندما لم تشبع شهواته أبغضها جدًا وجعلها في عارٍ. لذا يصر الرسول أن تكون المحبة "من قلب السجن. وأحب أمنون أخته ثامار جدًا حتى مرض، وعندما لم تشبع شهواته أبغضها جدًا وجعلها في عارٍ. لذا يصر الرسول أن تكون المحبة "من قلب طاهر" ، تتبع عن قلب تقدس بسكني الله القدوس فيه، وضمير صالح أي نية أو إرادة صالحة فلا يداهن و لا يعمل بخبث، وإيمان بلارياء... أي تتبع محبته

للإخرة خلال إيمانه بالله وحبه له. وكما يقول القديس أغسطينوس: [لا يوجد حب حقيقي به نحب الآخرين ما لم نحب الله. كل إنسان يحب قريبه كنفسه، إ[32] إن كان محبًا لله، لكنه إن لم يحب الله فلا يحب نفسه .] في اختصار نقول أنه بالحب الحقيقي لله خلال إيماننا به وسكناه فينا يحب كل منا نفسه في الوب، كهيكلٍ مقدس له، عندئذ يقدر أن يحب أخاه كنفسه! هذا هو الحب القادر أن يشبع القلب والفكر وكل الأحاسيس، فلا يجد الإنسان مجالاً للمباحثات الفاغة!

يكمل الوسول "الأمور التي إذراغ قوم عنها، انعرفوا إلى كلام باطل" [7]. حقًا إذا زاغ إنسان عن الحب الإلهي الصادق تتحول حياته الداخلية إلى فواغ بلا شبع، فيتحول عن الحق إلى الكلام الباطل والمباحثات التي بلا هدف، لعلها تغطي العجز الداخلي. يتحول الإنسان عن الحياة التقوية والشهادة العملية إلى شبعة التعليم وبلم غ السلطة بلا فهمو لا حكمة، لهذا يكمل الوسول: "يريدون أن يكونوا معلمي الناموس وهم لا يفهمون ما يقولون ولا يقرونه" [٧]. ويعلق القديس يوحنا الذهبي الفم على هذا النص قائلاً: [نجد هنا سببًا آخر للشر، وهو شهوة السلطة. لذلك يقول المسيح: "أما أنتم فلا تدعوا سيدي Rabbi" (مت ٢٣: ٨)، كما يقول الوسول: "لا يحفظون الناموس... إنما لكي يفتخروا في جسدكم" (غل ٦: ١٣)، أي أنهم يطلبون الكوامة دون أن يهتموا بالحق. قهم لا يفهمون ما يقولون ولا يقرونه" [٧]. إنه يوبخهم إذ لا يعوفون غاية الناموس ولا الوقت اللازم لنوال السلطان. لكن إن كان هذا عن عدم فهم، فلماذا تُحسب عليهم خطية؟ لأن ما يحدث لا ينبع عن اشتياق فيهم أن يكونوا معلمين للناموس، وإنما عن عدم إيجاد الحب. جهلهم ذاته نابع عن ذات السبب، فالنفس التي تتدنس بالأمور الجسدانية تنطمس فيها نقلوة الرؤية، وبسقوطها عن الحب تسقط في كؤة الخصام وتصاب عينا ذاته نابع عن ذات السبب، فالنفس التي تتدنس بالأمور الجسدانية تنظمس فيها نقلوة الرؤية، وبسقوطها عن الحب تسقط في كؤة الخصام وتصاب عينا ذهنها بالعمى...و لا تقدر أن يكون لها الحكم الحق "...]

إذن في اختصار، انحوافهم عن الحب الحقيقي، دخل بهم إلى حالة من الواغ الداخلي، راوا معالجته بالظهور كمعلمين للناموس ومدافعين عنه مع أنهم بعيدون عن غايته الحقيقية. وصل حياتهم تتسم بكرة المناقشات والمجادلات، ليسر غبة في البوغ بأنفسهم وبغوهم للحق، وإنما من أجل تمتعهم بالسلطة وحب الوئاسة. ولئلا يفهم القل أن الرسول يتهم الناموس في ذاته أو التعليم به كأمرٍ غير صالح، أكد: "ولكننا نعلم أن الناموس صالح، أن كان أحد يستعمله ناموسيًا" [٨]. فالخطأ ليس في الناموس، وإنما في إساءة استعماله. يشبههم القديس أغسطينوس بابنتي لوط اللتين أساءتا التصوف مع أبيهما فأنجبا لنا موآب وبني عمون الذين يشوان إلى الأعمال الشورة، وكانا هما ونسلهما سرّ متاعب لا حصر لها لشعب الله. كما يقول القديس في نفس الموضع: إلم تصدر المتاعب الرئيسية للكنيسة إلاً عن الذين يسيئون استخدام الناموس [34]

ظن بعض المسيحيين الذين من أصل يهودي أن الرسول بولس يتحدث ضد الناموس (أع ٦: ١٣-١٤)، لهذا كان يؤكد بكل وضوح أنه صالح ومقدس (رو ١١: ٤) إن استعملناه ناموسيًا، أي ألوكنا أن "غاية الناموس هي المسيح للبرّ لكل من يؤمن" (رو ١٠: ٤)، أو كما يقول: "كان الناموس مؤدبنا إلى المسيح لكي نتبرر بالإيمان" (غل ٣: ٤٤)، إن قبلنا ابن الله "مولودًا من اهر أة مولودًا تحت الناموس ليفتدي الذين تحت الناموس لننال التبني" (غلا ٤: ٤-٥). لقد أخذنا الناموس لا لندخل في مباحثات غبية، وإنما لكي يدين الخطية العاملة فينا، فنقبل السيد المسيح مبرر الخطاة، يحررنا من حكم الموت الذي صار علينا بالناموس. لهذا يقول الرسول: "فإن الخطية لن تسودكم لأنكم لستم تحت الناموس بل تحت النعمة" (رو ٦: ١٤)، "لأني مت بالناموس لأحيا لله" (غلا ٢: ١٩)، "ولكن قبلما جاء الإيمان كنا محروسين تحت الناموس، مغلقًا علينا إلى الإيمان العتيد أن يعلن، إذ قد كان الناموس" مؤدبنا إلى المسيح لكي نتبرر بالإيمان، ولكن بعدما جاء الإيمان لسنا بعد تحت مؤدب" (غل ٣: ٣٠). "ولكن إذا انقدتم بالروح، فلستم تحت الناموس" (غلا ٥: ٢٠).

يتحدث القديس يوحنا الذهبي القم عن دور الناموس، قائلاً: [إن استخدمت الناموس بطريقة سليمة، يقودك إلى المسيح. فإن كان هدفه هو تورير الإنسان، لكنه يعجز عن تحقيق ذلك، فإنه يقدمك إلى القادر على تحقيق ذلك .] لكن إذ ندخل إلى السيد المسيح، وننعم بالحياة المعطاة لنا فيه بالروح القدس، إنما ننعم بما عجز عن تقديمه لنا بالناموس، فلا حاجة للعودة إلى السقوط تحت الناموس من جديد. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم: [إن

الفرس يستخدم اللجام في ضبط الفوس في البداية، لكن متى سلك بانضباط فلا حاجة للجام. والطفل يتعلم الحروف الأبجدية لكن متى صار ماهرًا في القواءة فلا عوز للعودة إلى الأبجدية. هذا هو استعمال الناموس ناموسيًا، أي تحقيق هدفه فينا فنعلو على الناموسولا نبقى تحته. "الذين هم فوق الناموس ليسوا بعد في مدرسة الناموس، إنما يحفظونه بدخولهم إلى درجة أعلى، ويتممونه خلال ميلهم للفضيلة، وليس عن خوف... فمن يعيش فوق الناموس يستعمله ناموسيًا [36] . ] بمعنى آخر استخدام الناموس ناموسيًا هو الدخول في الحياة الفاضلة في المسيح يسوع، فلا نبقى تحته، ولا يتحول في حياتنا إلى مباحثات ومجادلات نظرية. يقول القديس يوحنا الذهبي الفم: [إن كان أحد يتممه بتصوفاته يكون قد تممه ناموسيًا، إنما يستخدمه لنفعه الخاص ...

بهذا نفهم الناموس أنه مُقدم للاثمة والأشوار، لكي يقودهم إلى السيد المسيح كمخلصٍ لهم، يهبهم الحياة الفاضلة فيه، وبرتفع بهم إلى ما فوق الناموس. لهذا يقول الرسول: "عالمًا هذا أن الناموس لم يُوضع للبار، بل للاثمة والمتمودين، للفجار والخطاة، للدنسين والمستبيحين، لقاتلي الآباء وقاتلي الأمهات، لقاتلي الناس، للزناة لمضاجعي الذكور، لسلرقي الناس، للكذابين الحانثين، وإن كان شيء آخر يقاوم التعليم حسب إنجيل مجد الله المبلك الذي اؤتمنت أنا عليه" [٩- ١١].

الشرور المذكرة هي أبشع أنواع الخطية المفسدة للنفس التي تقاوم الحياة المقدسة في الرب حسب إنجيل مجده. وقد جاء الناموس من أجل موتكبيها ليتعرفوا على عغرهم الذاتي التام، فيقبلوا على السيد المسيح ليس كغافر لهم هذه المعاصي العرة فحسب، وإنما ليدخل بهم إلى "مجد الله المبارك" خلال إنجيل خلاصه المجاني. هذا الإنجيل المجيد الذي أؤتمن عليه الرسول يُقدم للأشوار خلال الناموس الذي فضحهم وأعلن بؤسهم.

ورى القديس أمبروسيوس أن الناموس هام ليس للأوار بل للأثوار، لأن الأولين يمكن أن ينسحبوا للحياة الفاضلة خلال ناموس ذهنهم، أما الأثوار فيردعهم الناموس خلال الخوف من العقوبة .

من جانب آخر، إن كان الوسول يكتب إلى تلميذه تيموثاوس أن موضوع كول ته هو الوصية التي غايتها "المحبة"، فإن هذا الحب يفتح قلبنا لغيى الناموس مقدمًا لأشر الطبقات وأدنسها، ليدخل بها إلى مجد إنجيل الله. وكأن الوسول يوصي تلميذه بالحب لكل إنسان، خاصة الأشوار حتى يقتنصهم من شوهم إلى الحياة الإنجيلية المبلكة. لا يقول هنا "الأشوار" بل يحدد الأشوار هكذا:

الأَثْمَة والمتعودون، أي كاموو الوصية عن عمدٍ، وليس عن ضعفٍ أو في جهلٍ...

الفجار، أي محبو الخطية، الذين برتكبون آثامهم بجسلة في غير حياءٍ أو خجل!

المستبيحون، أي الذين يشربون الإثم كالماء، دون أدنى إثرة لضماؤهم!

قتلة الآباء والأمهات، يمثلون أقسى أنواع القلوب، إذ هم أشر من الوحوش الكاموة التي لا تؤذي والديها!

مضاجعو الذكور، أدنس أنواع الزنا والنجاسة، يصنعون النجاسة خلافًا للطبيعة!

سرقو الناس، وهم أشر اللصوص، يخطفون البشر ليبيع هم كعبيد (خر ٢١: ٦؛ تث ٢٤: ٧).

الحانثون، الذين برتكبون ألعن أنواع الكذب.

مقاومو التعليم الصحيح، ولاء الذين لا يصنعون الشر فحسب، وإنما يقاومون الحق.

من أجل هؤلاء وأمثالهم قدم الله ناموسه، ليدخل بهم إلى الشعور بالحاجة إلى مخلصهم، فكم بالحري يليق بنا أن نفتح قلوبنا بالحب نحوهم، دون الاستهانة بهم أو اليأس من خلاصهم.

# 3. الالوام بالخدمة

إن كانت الوصية غايتها المحبة، هذه التي تفتح قلوبنا بالحب للجميع، فيهتم الواعي بالآثمة والفجار والمستبيحين الخ. فإن هذا العمل ليس فضلاً من جهة الواعي نحو الوعية، إنما أشبه بود الدين، إذ يقابل الواعي محبة الله له بحبه لشعب الله. هذا هو سرّ الوّامنا بالخدمة، أنه أحبنا ولاً، فنلوّم أن

يقدم الرسول بولس نفسه مثلاً عمليًا لعمل الله في حياته، قائلاً: وأنا أشكر المسيح يسوع ربنا الذي قواني، أنه حسبني أمينًا، إذ جعلني للخدمة، أنا الذي كنت قبلاً مجدفًا ومضطهدًا ومفتريًا، لكنني رُحمت، لأني فعلت بجهلٍ في عدم إيمان" [١٣-١٣]. يقدم الرسول بولس تسبحة شكر لله الذي لمار آه يهوي في الموت بتجديفه واضطهاده كنيسة الله وافتوائه، لم ينقذه فحسب، وإنما أقامه خادمًا مؤتمنًا على الحق. لم يغفر له ماضيه فحسب، وإنما أقامه سفوًا له. كثوًا ما كان الرسول يعلن ما كان عليه قبلاً كمضطهدٍ ومفترٍ (أع ٢٢: ٧)، ليعلن تفاضل نعمة الله المجانية عليه، منكرًا كل استحقاق شخصي في قيامه بالخدمة، ناسبًا كل الفضل لله، ولكن دون تجاهل لحرية الإادة الإنسانية التي يقدسها الله. إنه مدين كل الدين لنعمة الله التي تفاضلت جدًا فأقامته للخدمة، إذ يقول "قواني " أي وهبني "قوته الإلهية" لكي أرد الدين بالحب نحو الذين لم يختبروا بعد عمله الخلاصي، ولكي لا أيأس قط من

خلاص إنسان! يقول القديس أغسطينوس: [إذ نال بولس عفرًا عن حوائم عظيمة هكذا، يليق ألاً بيأس أحد من أي خطية، فإنها تُغفر له! [39]
لقد ألوك الرسول بولس أنه قد "رُحم "، فما يناله من نعم هو من قبيل مراحم الله المجانية... وكما يقول القديس أغسطينوس: [إنه يقول بأنهرُحم ليس خلال استحقاقاته الذاتية، وإنما خلال مراحم الله ... ] ويقول القديس يوحنا الذهبي القم : [لاحظ كيف يشكر الله، إذ يعرف أن حتى ما يفعله من جانبه، إنما هو فضل من الله الذي جعله أناءً مختلًا [41].

في تواضع يعترف الرسول بولس أنه كان مجدفًا ومضطهدًا ومفقريًا، فلماذا دعاه الله للخدمة دون غوه من المجدفين والمضلهدين والمفقرين؟ يجيب القديس بوحنا الذهبي القم : [لأن ما فعلوه لم يكن بجهل، وإنما برادتهم عن مع فة كاملة. توجد شهادة بذلك، إذ يقول الإنجيلي: ولكن مع ذلك آمن به كثيرون من الرؤساء أيضًا غير أنهم بسبب الفيسيين لم يعترفوا، لئلا يصيروا خراج المجمع، لأنهم أحبوا مجد الناس أكثر من مجد الله" (بو ١٢: ٤٣ ). هوة أخرى قال لهم المسيح: "كيف تقدرون أن تؤمنوا، وأنتم تقبلون مجدًا بعضكم من بعض؟" (بو ٥: ٤٤). بلي، قال اليهود أنفسهم: "انظروا إنكم لا تتفعون شيئًا، هوذا العالم قد ذهب وراءه" (بو ١٦: ١٩). هكذا كافرا دائمًا محبين للسلطة...، أما بولس فأين كان حينئذ؟ قد يقول قائل أنه كان عند قدمي غمالائيل، ولم يكن له نصيب بين جوع المتآمرين ضد يسوع، لأن غمالائيل لم يظهر كإنسان طعوح! إذن كيف لرنبط بولس بالجوع (المقلومة)؟ لقد شاهد التعليم ينمو ويسود، إذ صار مقولاً على نطاق واسع. ففي حياة المسيحر افقه التلاميذ، وبعد ذلك صار معلمو اليهود مهجورين تمامًا، لذلك قام بولس ضد التعليم ليس كبقية اليهود بدافع حب السلطة وإنما بسبب الغوة. ماذا كان الدافع لوحلته إلى دمشق؟ لقد ظن أن التعليم مؤذ، وكان يخشى من انتشل ه في كل موضع. أما اليهود فلم يكن همهم الجوع إنما حب السلطة التي تأثرت بأعمالهم ...

ما كان يُحزن قلب بولس هو أن البسطاء قد تعوفرا على السيد المسيح وقبلوا إنجيله، حتى العشلرين تمتعوا به، أما هو فقضى غالبية عوه يبرس الناموس، لكن في جهالة، إذ اهتم بحرفه دون غايته، لكن هراحم الله انتشلته إلى الاستنرة!

يقول الوسول: "وتفاضلت نعمة ربنا جدًا مع الإيمان والمحبة التي في المسيح يسوع" [١٤]. لم تقف هراحم الله عند عدم معاقبته على تصوفاته الماضية من تجديف واضطهاد وافق اء، وإنما رفعته إلى حالة "الدخول في المسيح يسوع" ليصير فيه ابنًا لله وول ثًا له. هذا ما شعر به الوسول أمام نعمة الله المتفاضلة جدًا، والفائقة لكل رحمة، لذا يكمل، قائلاً: "صادقة هي الكلمة ومستحقة كل قبول أن المسيح يسوع جاء إلى العالم ليخلص الخطاة الذين أولهم أنا" [١٥]. هذه هي نعمة الله التي انتشلت أول الخطاة!

يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : [لا برى أحد سجينًا قد صار في القصر ويشك في نوال الرحمة، هكذا كان حال بولس، مقدمًا نفسه مثالاً. فإنه لم يخجل من أن يدعو نفسه خاطئًا، بل بالحري يبتهج بذلك، مقدمًا الدليل الحسن على معجزة الله معه، هذا الذي حسبه أهلاً لحنو فائق. هنا يدعو نفسه خاطئًا بل أول الخطاة، مع أنه في موضع آخر يؤكد "أنه من جهة البرّ الذي في الناموس بلا لوم" (في ٣: ٦) فبالنسبة للبرّ الذي هو من عمل الله، البرّ

الذي يطلبه بحق، يُحسب حتى الأوار في الناموس أنهم خطاة، "إذ الجميع أخطؤا وأعرزهم مجد الله" (رو ٣: ١٣). لذا حينما يتكلم عن ره يقول: "البرّ الذي في الناموس". إنه كمن يطلب ثوة فيظن في نفسه أنه غني، لكنه متى قلن نفسه بكنوز الملوك يحسب نفسه فقوًا جدًا وأول الفقواء. هكذا أيضًا إذا قورن حتى الأوار بالملائكة فإنهم يحسبون خطاة، وإن كان بولس الذي يعمل البرّ الذي في الناموس يُحسب أول الخطاة فأي إنسان يُدعى أنه بار؟ إنه لم يفعل ذلك ليدين حياته ويحكم عليها أنها دنسة، وإنما بمقلنة و"ه ببرّ الله يظهر أنه غير مستحق شيئًا، ليس هذا فقط وإنما أراد أن يؤكد بأن الذين يتمتعون بهذا هم الخطاة .]

الكننى لهذا رُحمت،

ليظهر يسوع المسيح فيّ أنا أولاً كل أناة،

مثالاً للعتيدين أن يؤمنوا به للحياة الأبدية" [١٦].

يعلق القديس يوحنا الذهبي الفم على هذه العبارة بقوله:

[ كم حتى لا ييأس أي خاطئ من نوال الرحمة، إنما يشعر كل أحد بتأكيد نواله عطية مشابهة. إنه تواضع موّايد، إذ يدعو نفسه أول الخطاة ومجدفًا ومضطهدًا وغير مستحق أنه يدعى رسولاً، مقدمًا نفسه مثالاً. افترض مدينة مزدحمة سكانها جميعهم أشوار، بعضهم شوهم موّايدوالآخر شوهم أقل، فإن الكل يستحق الإدانة. فإن كان من بينهم إنسان يستحق عقوبة أكثر من الكل إذ فعل كل أنواع الشر، وقد أعلن الملك أنه يود العفو عن الجميع ربما لا يصدقوه مثلما لو عفى بالفعل عمن فعل الشر أكثر من الجميع. بهذا لا يطوأ أدنى شك لدي أحد.

هذا ما يقوله بولس: إن الله أراد أن يقدم تأكيدًا كاملاً للغوان عن العصاة، فاختل هكوضوع رحمة الله بكونه أول الخطاة. بنواله الرحمة يوهن أنه لن تعود بعد توجد دينونة على غوه. إنه كمن يقول: إن كان الله يعفو هكذا فإنه لن يعاقب أحدًا. إن كنت أنا قد خلصت، فلا يشك أحد في الخلاص. لاحظ تواضع هذا الطوبلوي إذ لم يقل: "ليظهر في الأثاة" بل "كل أناة"، وكأنه يقول: لا حاجة لظهور أناة أعظم مما تظهر في حالتي أنا، فليس عن خاطئ

يحتاج إلى عفو الله وكل أناته وليس خوءًا منها مثلي!

وملك الدهور الذي لا يفنى ولا برى،

الإله الحكيم وحده،

له الكرامة والمجد إلى دهر الدهور. آمين" [١٧].

هذه العراحم الإلهية التيرفعت معلمنا بولس الرسول من تحت العقوبة إلى مبعوث الكنيسة ورسولها، تمجد الله ملك الدهور. حقًا لقد تمجد الابن بهذا العمل الإلهي، وتمجد الآب كمدبر لهذا الخلاص. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي : [من أجل هذه الأمور لا نمجد الابن وحده بل والآب أيضًا... يتمجد الآب بالأكثر عندما يصنع الابن أمورًا عظيمة [45].

كيف نمجد الله ونكرمه؟ إننا لا نكرمه بكلمات التسبيح مثلما نكرمه بالعمل، خلال تقديسنا روحًا وجسدًا في ابنه يسوع المسيح بواسطة روحه القدوس. ليس فقط بتقديسنا نحن، وإنما أيضًا بالصلاة مع العمل الدائم لأجل تقديس كل إنسان روحًا وجسدًا. فإن كان الله قد تمجد في شاول الطوطوسي إذ رُحم وصار رسولاً للحق، فإنه بالحق تمجد بالأكثر بدخول الكثيرين خلاله إلى الحياة الجديدة وتمتعهم بروحه القدوس.

### 4. الجهاد في الخدمة

بعدما تحدث الرسول مع تلميذه عن الالوّام بالخدمة الرسولية، كدينٍ يوفيه لله الذي أحبه وأنقذه، وعلامة حب صادقة ول تباط بالوصية، فإنه يختم حديثه في هذا الأصحاح عن "الجهاد والخدمة"، إذ يقول: "هذه الوصية أيها الابن تيموثاوس أستودعك إياها، حسب النبوات التي سبقت عليك، لكي

# تحرب فيها المحربة الحسنة" [١٨].

يبدو أن البعض قد تنبأ عن القديس تيموثاوس أثناء عماده أو عند بدء خدمته والرّامه بالعمل الرعوي. لهذا إذ يقدم له الرسول الوصية الخاصة بالحب العملي الرعوي، لا يقدمها له من عنده، بل من الله نفسه الذي دعاه للخدمة. موضوع هذه الوصية هي أن يحل بروحيًا المحل بة الحسنة، أي يجاهد في الخدمة كمن هو في جيش روحي، لينقذ كل نفس من أسر الخطية. يقول القديس يوحنا الذهبي القم: [كما أن في الجيش لا يخدم الكل بنفس 146]

الطاقة، إنما كل يعمل حسب موقعه، هكذا في الكنيسة يعمل واحد كمعلم وآخر كتلميذ وثالث كفردٍ من الشعب ...

### ماذا يعني الرسول بالمحاربة الحسنة التي يلترم بها القديس تيموثاوس؟

لا يكفي أن يجاهد في خدمته، وإنما يلزمه أن يجاهد حسنًا، أي يقدم الوصية كما يليق، يقدم وصية الله الممتدة في العهد القديم كما في العهد الجديد بروحٍ واحد وفكرٍ واحد. يقول القديس إكليمنضس السكنوي أن ما ذكره الرسول هنا عن النبوات لا يخص القديس تيموثاوس شخصيًا، إنما هي نبوات العهد القديم عن الكرلة بالعهد الجديد. وكأن ما يفعله القديس تيموثاوس في خدمته إنما يحقق هذه النبوات الخاصة بالكرلة بالإنجيل.

إذ يتحدث الرسول عن الجهاد الروحي للخادم بربط الحياة الداخلية الخاصة بالخادم بالعمل الكرلي دون انفصال، إذ يقول له: "ولك إيمان وضمير صالح، الذي إذ رفضه قوم انكسوت بهم السفينة من جهة الإيمان أيضًا، الذين منهم هيمينايس والاسكندر، اللذان أسلمتهما للشيطان لكي يؤدبا، حتى لا يجدفا" [7٠].

إن كان في كل وقد يوجد مقاومون للحق كما حدث في أيام موسى وهرون حيث ظهر الساحوان، فإن الجاعي الناصح يلزمه وهو يسند شعب الله ضد المقاومين للتعليم الصحيح ألا يفقد حياته الروحية، إنما ليكن له "إيمان وضمير صالح". يعلق القديس يوحنا الذهبي القم على العبرة الوسولية السابقة هكذا:

[من أراد أن يكون معلمًا يلزمه أولاً أن يعلم نفسه. وكما أن الذي لم يكن يومًا ما جنديًا لا يقدر أن يكون قائدًا هكذا المعلم أيضًا (يلزمه أن يكون تلميذًا).] لهذا يقول في موضع آخر: "بعد ما كرزت للآخرين لا أصير أنا مرفوضًا" (١ كو ٩: ٢٧).

#### [<u>48]</u> يعلّمه للجميع .]

أما وقد رفض بعض المعلمين الإيمان والضمير الصالح فقد "انكسرت بهم السفينة من جهة الإيمان أيضًا ". هذا أمر طبيعي، فإن الحياة الفاسدة تدفع حتى المعلمين للانحواف عن الإيمان المستقيم ويسقطوا في هرطقات وبدع، وبالتالي تتكسر بهم السفينة من جهة الإيمان. بمعنى آخر، كما تلتحم الحياة الوحية الفاضلة في المسيح بالإيمان المستقيم ليحيا الإنسان برجاء الوح، هكذا تلتحم الحياة الفاسدة بالمباحثات الغبية البعيدة عن الإيمان المستقيم لتتكسر السفينة، ولا يجد المسيحي له ملجاً. وكأن الحياة هي وحدة واحدة متكاملة لا تتفصل فيها التقى عن استقامة الحياة، وبالتالي عن الرجاء المؤح، كما لا ينفصل الفساد عن الانحواف الإيماني والسقوط في اليأس. يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : إإن كان أحد ينحوف عن الإيمان لا يكون له ثبات،

[49] فيسبح هنا وهناك حتى يفقد نفسه في الأعماق ...

يقدم لنا الرسول مثالين، قائلاً: "الذين منهم منهم هيمينايس والاسكندر، اللذان أسلمتهما للشيطان لكي يؤدبا، حتى لا يجدفا" [٢٠]. أما هيمينايس فهو المذكور في (٢ تي ٢: ١٧ )، واصفًا إياه أنه قد زاغ عن الحق قائلاً إن القيامة قد حصلت، فيقلب إيمان كل قوم. قدم تعاليمه المضللة

بإساءة استخدام كلمات السيد المسيح عن قيامة النفس من موت الخطية بالإيمان به، منكرًا قيامة الجسد في اليوم الأخير. أما الاسكندر فغالبًا هو المذكور في (٢ تي ٤: ٤٤ ) "اسكندر النحاس أظهر لي شرورًا كثوة، فليجريه الوب حسب أعماله". هذان الوجلان رفضا صوت الله لكوياء قلبيهما، فسقطا في الحياة الشورة، وانحوفا عن الإيمان كثوة هذه الحياة الفاسدة. لذار أى الوسول بولس أن يسلمهما للشيطان ليس للانتقام منهما، وإنما لتأديبهما. ربما قصد بذلك الحكم عليهما بالقطع من شوكة الكنيسة المقدسة حتى لا يُفسدا أفكار الإخوة، وفي نفس الوقت ربما بحرمانهما من الشوكة وجعان إلى الله بالتوبة. هذا ما حكم به الوسول على موتكب الشر مع اهرأة أبيه في كورنثوس، إذ يقول: "باسم ربنا يسوع المسيح إذ أنتم وروحي مجتمعون مع قوة ربنا يسوع المسيح، أن يسلم مثل هذا للشيطان لهلاك الجسد، لكي تخلص الروح في يوم الوب يسوع، ليس افتخر كم حسنًا، ألستم تعلمون أن خموة صغوة تخمر العجين كله؟" (١ كو ٥: ٤-٦)

وكما يقول العلامة ترتليان : [بالتأديب يتعلما ألا يجدفا، فقد أعطى لخدام الله السلطان لتسليم الشخص للشيطان مع أن الشيطان نفسه ليس له سلطان علينا من ذاته .]

ويقول القديس چيروم : [كأن الشيطان جلاد يستخدمه الرب فيعني الرسول أن الخطاة يسلمون للشيطان لتأديبهم بواسطته حتى برجعون إلى المراقع الم

يلاحظ أن الوسول يقول "لكي يؤدبا "، فهو لا يبغي العقوبة للانتقام، وإنما يطلب التأديب للإصلاح، لهذا وإن بدا قاسيًا على موتكب الخطية مع الوأة أبيه (١ كو ٥: ٤-٥ ) لكنه إذ قُطع هذا العضو عن الشركة المقدسة، وأظهر حزنًا شديدًا بالتوبة خشي عليه الوسول من اليأس، فأسوع يكتب إلى أهل كورنثوس قائلاً: "إن كنت أخرنكم أنا، فمن هو الذي يفرحني إلاً الذي أخرنته... هكذا يكفيه هذا القصاص الذي من الأكثرين، حتى تكونوا بالعكس تسامحونه بالحري وتعزونه لئلا يُبتلع مثل هذا من الحزن المفرط، لذلك أطلب أن تمكنوا له المحبة" (٢ كو ٢: 2، ٧-٨). ويوضح الوسول غاية التأديب بقوله: "لذلك أكتب بهذا وأنا غائب لكي لا أستعمل جزمًا وأنا حاضر حسب السلطان الذي أعطاني إياه الوب للبنيان لا للهدم" (٢ كو ١٣: ١٠)... ويعلن الوسول كيف لا يشتاق إلى التأديب بل التوفق، إذ يقول: "ماذا تريدون: أبعصا آتي إليكم أم بالمحبة وروح الوداعة؟" (١ كو ٢: ٢١)..



# الأصحاح الثاني

## العبادة الكنسية العامة

بعدما كشف الرسول لتلميذه عن مفهوم الوصية كموضوع الرعاية لكي يتسع قلبه بالحب لخدمة الجميع خاصة الأشوار، فلا ينشغل بالمباحثات الغبية، بل بخدمة الحب العملي، باذلاً كل الجهد كجندي روحي صالح، بدأ يحدثه عن العبادة الكنسية الجماعية.

1. الصلاة من أجل كل البشرية ١ - ٧

- 2. إشادات للرجال في العبادة
- 3. إشادات للنساء في العبادة
- .10 9

#### 1. الصلاة من أجل كل البشرية

الناس.

"فاطلب أول كل شيء أن تقام طلبات وصلوات وابتهالات وتشكرات لأجل جميع الناس" [١].

يكشف الوسول بولس عن رسالة الكنيسة، سواء على المسقى المسكوني أو المحلى، أو على مسقى كل عضو فيها. فإن الكنيسة ليست مؤسسة تنافس العالم فيما له، لكنها ؤلاً وقبل كل شيء هي جماعة متعبدة لله لأجل تقديس العالم، تقدم الطلبات والصلوات والابتهالات والتشكرات عن جميع

رى الأب إسحق أفي أن ما ذكره الوسول هنا يمثل مراحل حياة الشوكة مع الله التي ينعم بها المؤمن، كعراحل متصاعدة، وفي نفس الوقت متكاملة معًا. فيبدأ المؤمن بالطلبة أي السؤال عن احتياجاته الضرورية ليرتفع من الطلبة إلى الصلاة أي الالتصاق بالله والدخول معه في صلة عميقة وحب لأجل الله ذاته. خلال هذا الحب الإلهي برتفع إلى الابتهال أو التشفع عن الآخرين، فلا يطلب ما لنفسه بل ما هو للغير، وينسى احتياجاته أمام محبته الإخوته. وأخواً يمرس التشكرات بكونها الحياة الملائكية التي تقوم على أساس الشكر الدائم بلا انقطاع والتسبيح لله بغير انقطاع.

على أي الأحوال، تمرس الكنيسة في صلواتها وليتورجياتها كل هذه الأنواع من الصلاة، خاصة في ليتورجيا الإفخرستيا، أي القداس الإلهي. فيطلب الإنسان من أجل نفسه لنوال غوان خطاياه والتمتع بالنمو الروحي واشباع كل احتياجاته وأعول ه الروحية والنفسية والجسدية، وتمرّج هذه الطلبات بالصلوات فيدخل المؤمن في حديث سوي مع الله في ابنه الوحيد بالروح القدس.ولا تكف الكنيسة عن ممرسة الابتهالات فتشفع عن جميع الناس، أما جوهر الإفخار ستيا فهو التمتع بالحياة الجديدة الشاكرة، خلال ثبوتنا في المسيح يسوع ربنا، حتى دُعيّ القداس الإلهي بالافخار ستيا أي "الشكر".

وتحدث العلامة أوريجينوس بشيء من التفصيل عن التمييز بين هذه الأنواع من الصلاة معطيًا أمثلة لذلك. فيري أن الطلبة هي توسل وجاء أن ينال الإنسان شيئًا هو في عوز إليه، كطلبة زكريا الكاهن، إذ يقول له الملاك : "لا تخف يا زكريا لأن طلبتك قد سمعت، واهرأتك أليصابات ستلد لك ابنًا، وتسميه يوحنا" (لو 1: ١٣) . أما الصلاة، فهي تعبير يقدم شهوحده يمثل عبادة فيها مديح له. وكما يقول أوريجينوس أنه يمكن تقديم التعبرات الثلاث الأخرى لغير الله كأن يطلب إنسان شيئًا من آخر أو يشفع (يبتهل) عن آخر لدي أخيه، أو يشكر من صنع معه معروفًا، أما الصلاة فلا تقدم لغير الله. من أمثلة الصلاة، ما جاء في (١ صم ١٠ ٠١ ) عن حنة اهرأة القانة أنها "صلت إلى الوب وبكت بكاءً" أما البتهال ففي رأيه هو طلب يُقدم لله من أجل أمور معينة يقدمه من له ثقة أكثر من المعتاد. أما المثل الغريد في الابتهال فهو عمل الروح كقول الرسول: "لكن الروح يشفع فينا بأنات لا ينطق بها"، ولكن الذي يفحص القلوب يعلم ما هو اهتمام الروح، لأنه بحسب مشيئة الله يشفع في القديسين" (رو ٨: ٢٦-٢٧). أخوًا الشكر هو عرفان بالجميل مع صلاة بسبب عطية الله وبركاته. وجاء حديث السيد المسيح مع أبيه مثلاً فريدًا، إذ يحمده لأجل عطاياه التي يقدمها للبسطاء، إذ يقول الكتاب: "في ذلك الوقت أجاب يموع وقال: أحمدك أيها الآب رب السماء والأرض، لأنك أخفيت هذه عن الحكماء والفهماء وأعلنتها للأطفال" (مت ١١: ٢٥). ويعلق القديس يوحنا الذهبي الفم على هذا النص بكونه دعوة لعمل كنسي مملوء حبًا للكل يشترك فيه الكاهن مع الشعب صباحًا ومساءً، مصلين عن البشوية كلها حتى المقاومين الوثنيين، إذ يقول: [الكاهن أب كما لو كان للعالم كله، لذا يليق به أن يهتم بالجميع كالله الذي يخدمه...وهذا يؤدي إلى نفعين: ؤلاً زع الكراهية من جهة من هم من الخوج إذ لا يقدر أحد أن يشعر بالكراهية نحو من يصلي من أجله، وثانيًا أن هؤلاء أنفسهم يصيرون في حالة أفضل بفعل الصلوات الموفوعة عنهم، فيتركون وحشيتهم التي يصوبونها ضدنا، فإنه ليس شيء يجتذب البشر للتعلم مثل أن يُحبوا ويحبوا. تطلع إلى الذين اضطهوا المسيحيين وجلنوهم ونفوهم وقتلوهم، فإن المسيحيين كانوا يقدمون صلوات حلة لدى الله من أجل الذين عاملوهم ببربرية كهذه. وكما أن أبًا إن لطمه طفل صغير على وجهه يحمله على كتفيه، إذ أن تصوف الطفل لا يزع عنه حنوه من جهته هكذا يليق بنا ألا نفقد إرادتنا الصالحة

نحو من هم من الخراج حتى وإن ضوبونا... ماذا يعني الرسول بقوله "أ**ول كل شيء**" [1] ؟ أي في الخدمة اليومية وكما تعرفون كيف نقدم صلوات يومية في المساء والصباح من أجل العالم كله، عن الملوك وكل من هم في منصب ...]

يكشف لنا هذا النص عن ممل سة الكنيسة لليتور چيات جماعية صباحية ومسائية، فيها تبتهل الكنيسة عن الملوك (الرؤساء) ومن هم في هراكز قيادية مع بقية الابتهالات عن كل البشوية. ونحن نجد في القداس الباسيلي الصلاة عنهم كغرء من الصلاة من أجل سلام الكنيسة قبل صلاه الصلح، وفي القداس الغريغوري تقدم أوشية خاصة بالملك (الرؤساء) والعاملين في البلاط (القصر) وجميع العاملين في الدولة والجند لأجل سلامهم.

"لأجل الملوك، وجميع الذين هم في منصب،

لكي نقضي حياة مطمئنة هادئة في كل تقوى ووقار" [2].

يتساءل القديس بوحنا الذهبي الفم إن كان يمكن الصلاة من أجل ملك وثني أثناء الاحتفال بالأسوار الإلهية؟ ويجبب قائلاً: [لقد أظهر الرسول فائدة ذلك بقوله: "لكي نقضي حياة مطمئنة هادئة". وكأنه يقول إن سلام (المسئولين) هو آمان لنا. وفي رسالته إلى أهل رومية يأبوهم بالطاعة للحكام "ليس بسبب الغضب فقط بل أيضًا بسبب الضمير" (رو ٣: ٥)، فقد أقام الله الحكومة لأجل الصالح العام... ليس في تملق، وإنما نطيع في اتفاق مع أحكام العدل. فإنهم إن لم يكونوا محفوظين ومنتصرين في الحروب ترتبك أمورنا حتمًا وندخل في متاعب، وإن هلكوا نتشتت .]

ماذا يعني الرسول بقوله: " لكي نقضي حياة مطمئنة هادئة في كل تقوى ووقار "؟ يجيب القديس يوحنا الذهبي الفم على هذا السؤال قائلاً بأنه يوجد ثلاث أنواع من الحروب: حرب تنشأ عن هجمات جيوش غريبة ضدنا، وحرب تثور فيما بيننا، والثالثة الحرب التي تنشأ داخل الإنسان نفسه. وردى القديس أن هذه الطمأنينة وها الهدوء المذكور هنا يشير إلى هنوء النفس الداخلي، والراحة من جهة الحرب الثالثة، لذا يكمل الرسول "في كل تقوى ووقار ". إن صلواتنا وطلباتنا من أجل جميع الناس وطاعتنا الصادقة للمسئولين تعطي سلامًا في القلب الداخلي كأبناء يحملون سمات عريسهم المحب المطيع! علاقتنا مع الآخرين لا تقوم على أساس نفعي مادي أو أدبي، ولا على أساس الخوف، وإنما على أساس إلهي، حيث نلتقي مع الجميع ونعمل على راحة الجميع من أجل الله محب البشر.

يكمل الرسول: "لأن هذا حسن ومقبول لدى مخلصنا الله الذي يريد أن جميع الناس يخلصون وإلى مع فة الحق يقبلون" [3- 1]. ويعلق القديس يوحنا الذهبي الفم قائلاً: [ما هو هذا المقبول؟ الصلاة من أجل جميع الناس! هذا هو المقبول لدى الله، هذه هي لرادته! ... تمثل بالله، فإنه بريد أن جميع الناس يخلصون؛ فلترد أنت أيضًا هذا! وإذ تكون هذه هي لرادتك، الناس يخلصون؛ فلترد أنت أيضًا هذا! وإذ تكون هذه هي لرادتك، فصل لكي تتحقق هذه الإرادة، فإن الإرادة (الرغبة) تقود إلى الصلوات ...]

ربما يسأل أحد: هل نصلي من أجل الأمم الوثنيين؟ يجيب القديس يوحنا الذهبي الفم : [لا تخف من أن تصلي من أجل الأمم، فإن الله يويد ذلك، إنما خف من أن تصلي ضد أحد، إذ لا يويد الله هذا. إن كنت تصلي من أجل الوثنيين فالطبع يؤمك أيضًا الصلاة من أجل الهواطقة. فلنصل من أجل الجميعولا نضطهد أحدًا [58].

قد يتساءل البعض: لماذا أصلي من أجلهم؟ أما تكفي لرادة الله نحوهم؟ يجيب القديس يوحنا الذهبي القم : [للصلاة نفع عظيم لهم ولك فإنها [59] تجتذبهم للحب، وتهبك أنت لطفًا. الصلاة قاوة على جذبهم للإيمان ...]

أخوًا فإن الوسول يؤكد حب الله لخلاص الجميع ليس فقط لكي نصلي في عبادنتا الكنسية والخاصة عن الجميع، إنما لينوع الثنائية الغنوسية [<u>60]</u> التي تقسم المؤمنين إلى كاملين وبسطاء . .

يربط الرسول بين الصلوات الكنسية العامة وما تحمله من حبٍ خالص نحو كل البشرية ووساطة السيد المسيح الكفرية لدى الآب عنا جميعًا،

قائلاً: " لأنه يوجد إله واحد ووسيط بين الله والناس، الإنسان يسوع المسيح، الذي بذل نفسه فدية، لأجل الجميع الشهادة في أوقاتها الخاصة" [ ٥-٦]. لعل الوسول بولس أراد أن يؤكد أن اتساع قلبنا بالحب نحو البثوية ليس من عندياتنا، وإنما يتحقق فينا خلال اتحادنا بالوسيط الواحد الذي لم يقدم مجرد صلوات لفظية عن البثوية، لكنه تجسد وتألم ليفدي الكل! إن سمة الحب التي لنا في عبادتنا الجماعية الكنسية الشخصية هي سمة السيد المسيح نفسه "الإله الواحد" الذي صار "الإنسان" ليفتدي الكل!

يليق بنا أن نقف قليلاً عند كلمات الرسول بولس هنا، التي شغلت فكر الكنيسة الأولى وابتلعت مشاعر الآباء وهرت أعماقهم الداخلية.

من جهة لم يكن مجال الحديث هنا مهاجمة وساطنتا لبعضنا البعض بالحب لدى الله، وإنما كما نعلم أن الغنوسيين آمنوا بوجود انبثاقات متتالية بدأت من الكائن الأعظم وانتهت إلى مجيء السيد المسيح، هذه الانبثاقات هي أيونات تقدم المعوفة كطويق الخلاص. ففي نظوهم ينطلق الغنوسي خلال المعوفة إلى يسوع الذي يوفعه بالمعوفة أيضًا إلى أيون أعظم، وهذا يوفعه إلى ثالث أعظم، وهكذا يوتفع على سلم الأيونات حتى يبلغ بالمعوفة الكاملة إلى الكائن الأعظم. والرسول هنا يؤكد أن الحق الذي يويد الله أن يُقبل إليه جميع الناس [4] هو الإيمان بالآب الواحد الذي لرسل ابنه الوحيد الوسيط الكفلي الوحيد ليصالح البشوية المؤمنة معه، هادمًا بهذا فكرة الأيونات الغنوسية.

بهذا لا يمكننا بتر هذه العبلرة عن مجالها الكامل ليستشهد بها البعض في إنكار الشفاعة أو صلوات الكنيسة عن بعضها البعض، سواء بالنسبة للأعضاء الواقدة في الوب أو المجاهدة على الأرض. فإن هذا انحراف بعيد عن فكر الوحي الإلهي. إنما ما أراد الوحي تأكيده هو عمل المسيح الفويد في خلاصنا ومصالحتنا مع أبيه، الأمر الذي لن يمكن لكائنٍ سملوي أو بشوي القيام به!

يؤكد الرسول "إله واحد"، ليعود فيقول: " الإنسان يسوع المسيح ". وكأنه لا طريق للمصالحة إلاً بالتجسد الإلهي. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم أن الوسيط يتصل بالطوفين ليتوسط بينهما. فلا يمكن للسيد المسيح أن يتوسط لدى الآب وهو منفصل عنه ولا أن يتوسط عن الناس منفصلاً عنهم. إنه كوسيط بين الله والناس يليق به أن يحمل الوحدة مع الآب في الجوهر، كما يحمل الوحدة مع الطبيعة البشوية. جاء مصالحًا الاثنين معًا بكونه ابن الله المتأنس، لقد حمل في طبيعته الواحدة اتحاد الطبيعتين معًا دون خلطة أو امتراج أو تغيير.

وى القديس غريغوريوس أسقف نيصص أن غاية التجسد الإلهي هو تحقيق هذه الوساطة الفائقة، إذوهو ابن الله أخذ ناسوتنا ليذع العداوة التجسد الإلهي التي كانت قائمة بين الله والإنسان، أو بين الطبيعة الإلهية والبشوية ... لقد زع عنا تغربنا عن الحياة الحقيقية، حيث ردنا نحن البشر إلى الشوكة مع أبيه.

[62] مار ابن الله بالتجسد ابن الإنسان، حتى بشركته يوحدهما معًا في نفسه، هذين الذين انقسما بالطبيعة .

#### القديس غريغوريوس النيسى

- 🖈 لم برد الله أن يكون أي ملاك هو الوسيط بل الرب يسوع المسيح نفسه بقدر ما تتأل وصار إنسانًا.
- ♦ هكذا ابن الله نفسه ،كلمة الله، هو وسيط بين الله والناس، ابن الإنسان المسلوي للآب في وحدة اللاهوت وشويكنا بأخذه ناسونتا.

إنه يتوسط عنا لدى الآب بكونه قد صار إنسانًا، دون أن يكف عن أن يكون هو الله، الواحد مع الآب. إنه يقول: "لست أسأل من أجل هؤلاء فقط، بل أيضًا من أجل الذين يؤمنون بي بكلامهم، ليكون الجميع واحدًا كما أنك أنت أيها الآب فيّ وأنا فيك، ليكونوا هم أيضًا واحدًا فينا، ليؤمن العالم أنك لُ سلتني وأنا قد أعطيتهم المجد الذي أعطيتني ليكونوا واحدًا كما أننا نحن واحد" (يو ١٧: ٢٠-٢١)

♦ بوجد وسيط فاصل، ووسيط آخر مصالح. الوسيط الفاصل هو الخطية، أما المصالح فهو للوب يسوع المسيح... هذا الذي يزع الحائط الفاصل أي الخطية. لقد جاء وسيطًا وصار الكاهن وهو نفسه الذبيحة.

[64]

- 🕻 إنه الباب المؤدي إلى الآب، ليس هناك طويق للاقواب من الآب إلاَّ به
- [65] لا يتصالح إنسان مع الله خل ج الإيمان الذي في المسيح يسوع، سواء قبل التجسد أو بعده . كلا يتصالح إنسان مع الله خل ج

#### القديس أغسطينوس

خ في آخر الأرمنة أعادنا الرب بتجسده إلى الصداقة، فقد صار وسيطًا بين الله والناس. استرضي الآب عنا نحن الذين أخطأنا إليه، مبددًا عصياننا بطاعته، واهبًا إيانا عطية الشوكة مع خالقنا والخضوع له .

### القديس إيريناؤس

- إنه يصالح الله مع الإنسان، والإنسان مع الله!
   يصالح الروح مع الجسد، والجسد مع الروح!
- فيه اتحدت كل الطبائع، وقوافق الكل كعريس وعروس، في وحدة شركة الحياة الزوجية .
- ❖ حفظ في نفسه وديعة الجسد الذي أخذه بكلا جانبيه كعربونٍ وضمانٍ لكماله التام، كما و هبنا غوة الروح (٢ كو ٥: ٥).
   أخذ منا غوة الجسد، ودخل به إلى السملوات كعربون عن الكل...

[68] إذن، لا تضطرب أيها الجسد،و لا تحمل أي هم، فقد نلت في المسيح سملوات وملكوت الله!

#### العلامة توتليان

الوسيط بين الله والناس، إذ صار بكرًا للطبيعة البشوية كلها، أعلن لإخوته فيما قد شلركهم فيه... قائلاً: إني أرحل لكي أجعل بنفسي الآب الحقيقي الذي المعلمة الله الحقيقي الذي تعودتم عليه إلهًا لكم. بالبكورية التي صوت أنا فيها أقدم البشوية جميعها لإلهها وأبيها في شخصي ألها المعلم أنا المعلم الم

### القديس غريغوريوس النيسي

لقد أنكر الغنوسيون حقيقة تأنس ابن الله، إذ ظنوا في الجسد أنه عنصر ظلمة لا يمكن للمخلص أن يتحد به، فنانوا بأن جسده كان خيالاً، والبعض قالوا حمل جسدًا روحيًا أخذه من السماء وعبر به في أحشاء العنواء دون أن يأخذ منها لحمًا ودمًا، لذلك يؤكد الرسول "الإنسان يسوع المسيح" لأن من ينكر تأنسه إنما ينكر عمله الخلاصي، ويزع عنه وساطته عنا. يقول القديس أغسطينوس : [من يعرف المسيح بكونه الله وينكوه كإنسان، لا يكون المسيح قد مات عنه. إنه مات كإنسان. من ينكر المسيح كإنسان لا يجد مصالحة مع الله بواسطة الوسيط... إنه لا يتبرر، لأنه كما بمعصية إنسان

كثيرون صاروا خطاة، هكذا بإطاعة إنسان واحد يتبرر الكثيرون (رو ٥: ١٩).]

إذ حمل طبيعتنا لم يقدم الوساطة عنا بالكلام وإنما بالعمل، باذلاً حياته خلال الصليب، إذ يكمل الوسول: " الذي بذل نفسه فدية لأجل الجميع الشهادة في أوقاتها الخاصة" [٦]. لقد قدم حياته فدية لصالح البشوية كلها مع الآب. هذه هي المصالحة العملية التي دفع ابن الله المتأنس ثمنها. هنا عرة أخرى يقول "لأجل الجميع " لينوع الثنائية الغنوسية في حياة المؤمنين: أي وجود الكاملين والبسطاء.

لقد قدم السيد حياته فدية حتى من أجل الوثنيين. لهذا نلقرم نحن بتقديم الصلوات من أجل الجميع والحب للكل. يقول القديس يوحنا الذهبي الفم:

[بلا شك مات المسيح حتى من أجل الوثنيين، فهل تقدر أن لا تصلي من أجلهم؟

[بلا شك مات المسيح حتى من أجل الوثنيين، فهل تقدر أن لا تصلي من أجلهم؟

هذا العمل الإلهي والشهادة الماسيانية خلال الفداء المقدم عن الجميع هو موضوع كولة الوسول، إذ يقول: " التي جعلت أنا لها كارزًا ورسولاً. الحق أقول في المسيح ولا أكذب، معلمًا للأمم في الإيمان والحق" [ ٧]. لقد تؤغ الوسول بولس للكولة بالخلاص لجميع الأمم، إذ امتدت نعمة الله لتشمل جميع البشوية. لقد صار معلمًا للأمم في الإيمان والحق. إن كان الإيمان قد امتد خل جداؤة اليهود، لذا صار الحق أو المعرفة غير قاصوة على فئة دون أخرى.

في اختصار نقول إن المبدأ الأساسي في عبادتنا الجماعية والشخصية هو اتساع القلب بالحب ليضم كل البشرية، نصلي للجميع ونطلب خلاص الكل.

### 2. إشادات للرجال في العبادة

"فأريد أن يصلي الرجال في كل مكان،

رافعين أيادي طاهرة بدون غضب ولا جدال" [8].

يطلب الوسول من الوجال أن يوفع ا أياديهم طاهرة عندما يصلون في كل مكان، أي في الاجتماعات الكنسية العامة كما في العبادة العائلية وأيضًا في المخدع، مع أن السيد المسبح يقول: وأما أنت فمتى صلبت فادخل إلى مخدعك وأغلق بابك وصل إلى أبيك الذي في الخفاء، وأبوك الذي في الخفاء يجرّيك علائية" (مت 7: ٥-٦). كيف يتحدث الوسول عن الصلاة "في كل مكان" بينما يحدد السيد موضع الصلاة بالمخدع؟ يجبب القديس يوحنا الذهبي الفم : اليس في هذا تناقض بل تناغم. يؤمنا وُلا أن ندرك ماذا يعني بالقول "أدخل إلى مخدعك"؟ ولماذا يأمرنا المسبح بذلك مادمنا نصلي في كل مكان؟ هل لا نصلي في الكنيسةولا في أي موضع داخل البيت وإنما فقط في المخدع؟ إذًا ماذا يعني هذا القول؟ إن ما ينصحنا به المسبح هو تجنب الافتخار، أورًا إيانا أن نقدم صلواتنا لا بطريقة محدده وإنما نقدمها سويًا. عندما يقول: "لا تعرف شمالك ما تفعل يمينك" (مت 7: ٣)، لا يقصد الأيدي (الشمال واليمين) وإنما يحذر بشدة من الافتخار. هذا هو ما يقصده هنا، فإنه لا يود أن يحدد الصلاة بوضع محدد إنما يسأل شيئًا واحدًا وهو وك المجد (الشمال واليمين) وإنما يحذر بشدة من الافتخار. هذا هو ما يقصده هنا، فإنه لا يود أن يحدد الصلاة بوضع محدد إنما يسأل شيئًا واحدًا وهو وك المجد الباطل. أما ما قصده بولس فهو التمييز بين الصلوات المسبحية واليهودية، لذا يقول : "في كل مكان، بل يجتمع الكل من كل العالم في مكان واحد، ويوتبطون معًا في المهيدي أن المؤق اليهودية، فكما أمرنا المسبح أن طيكل لتتميم عبادتهم. على خلاف ذلك يوصي الوسول بالتحرر من هذا، وكأنه يقول: إن طويقنا مختلف عن الطوق اليهودية، فكما أمونا المسبح أن نصلي من أجل كل الناس لأنه مات من أجل الجميع، يليق أن نصلي في كل مكان، وكأن المقصود هنا هو طويقة الصلاة

إذن الصلاة في كل مكان لا تتنافى مع وصية السيد المسيح الخاصة بالصلاة في المخدع، الأولى تعني الصلاة بلا حدود مكانية حيث يتسع القلب بالحب للصلاة في كل موضع من أجل الجميع، والثانية تعني تقديم الصلاة بعيدًا عن المجد الباطل وحب الظهور.

هذه الوصية لا تخص الرجال وحدهم إنما هي وصية للكنيسة كلها، رجال ونساء، أطفال وشوخ، شباب وفتيان. الكل ملقرم أن يحيا بروح الرجولة أي النضوج الروحي، فيبسط كل مؤمنٍ يديه الداخليتين كما بسط السيد المسيح يديه على الصليب بالحب ليزع كل غضب عن البشوية.

ماذا تعني الأيدي الطاهرة إلاً الحياة العاملة خلال تقديس الروح. فالصلاة وإن كانت تصدر عن القلب في الداخل ومن الفم من الخلج، لكن لا يمكن أن ثُقبل ما لم تتحد بالعمل الروحي والجهاد الحق في المسيح يسوع. يلزم أن رافق عملنا الروحي صلواتنا وتسابيحنا للرب!

تشير الأيدي الطاهرة إلى نقلوة الروح والجسد معًا، وكما يقول ا**لقديس چيروم** : [قيثلرتنا إنما هي جسدنا ونفسنا وروحنا يعملون معًا في نوافق

73] لتقدم أوتل هم جميعًا النغم!]

لا تعني الطهرة الغسل بالماء وإنما بالنوبة ليعمل الروح القدس فينا لنقلوة إنساننا كله، الداخلي والخرجي. يقول العلامة ترتليان: [ما الداعي للذهاب للصلاة بأبدٍ مغتسلة حقًا بينما الروح متسخة؟! يلزم رفع أيادي روحية طاهرة، نقية من الباطل والإجوام والقسوة والسموم وعبادة الأوثان وغير

ذلك من الأمور المخجلة... هذه هي الطهلرة الحقيقية ... كما يقول: [بعدما اغتسل الجسد كله، أي تطهر في المعمودية، صلرت الحاجة إلى التطهير ... بالتوبة المستعرة عما يلحق بأيدينا من دنس .]

# 3. إشادات للنساء في العبادة

إذا كان الوجل – بل كل نفس ناضجة روحيًا – يؤمه أن يتمثل بالسيد المسيح فيبسط يديه كما على الصليب بالطهرة الداخلية ليطلب لا بالكلام فحسب وإنما أيضًا بالعمل، في حب بلا جدال أو غضب، فإنه يؤم بالعرأة – وكل نفس صلرت كعروس للسيد – أن تهتم في عبادتها بالزينة الداخلية لتؤح قلب عريسها السموي. يقول الوسول بولس: " وكذلك أن النساء يزين نواتهن بلباس الحشمة مع ورع وتعقل، لا بضفائر أو ذهب أو لآليء كثيرة الثمن، بل كما يليق بنساء متعاهدات بتقوى الله بأعمال صالحة " [ 9- ١٠].

يعلق القديس يوحنا الذهبي الفم على هذا القول الرسولي: [ماذا؟ هو تقربين شه للصلاة بضفائر وحلى ذهبية؟ لعلك تأتين إلى موقص؟ أو حفلات خليعة؟ فإن الضفائر والثياب الثمينة تليق بهذه الأماكن، أما هنا فلا حاجة إلى مثل هذه الأمور. إنك تأتين إلى الصلاة لتطلبين المغوة عن خطاياكِ... وتتوسلين إلى الرب، وتوجين فيه أن يجيب عليك بسماحة! لماذا توينين؟ إنها ليست ملابس تليق بمن يتوسل! كيف تتهدين؟ كيف تبكين؟ كيف تصلين بحراة وأنتِ مزينة هكذا؟

[76]
كيف تصلين بحراة وأنتِ مزينة هكذا؟

هي الوداعة والعفة والالترام بالترتيب واحتشام الملبس؟... كفي غباء أيتها السيدة! حولي اهتمامك إلى نفسك، وإلى زينتك الداخلية ..]
يمكننا أن نلتمس في كلمات الرسول بولس أن الامتناع عن الرينة الخلجية في ذاته ليس فضيلة، إنما الفضيلة هي قبول زينة القلب الداخلي خلال الحياة التقوية (الورع) والتعقل! فضيلة الإنسان أن يلبس السيد المسيح بكونه سرّ بهاء النفس بكل عواطفها وأحاسيسها والعقل بكل طاقاته. يقول الرسول: "يزين نواتهن بلباس الحشمة مع ورع وتقرى... متعاهدات بتقرى الله بأعمال صالحة"، أي يحملن ورع الله وسماته في داخلهن.

ما نقوله عن الرينة نودده أيضًا بخصوص الاحتشام، فإن لباس الاحتشام لا يعني مجرد لرتداء أنواع معينة من الملابس، إنما نحمل فينا مسيحنا ليهب للقلب والفكر والنظر واللسان الخ. احتشامًا داخليًا خلجيًا، إذ يليق لا بالنساء فقط وإنما بكل مسيحي أن يكون محتشمًا في نظراته وكلماته بل وأفكل الخفية، موددًا مع الموتل: "ضع يارب حافظًا لغمي وبابًا حصيبنًا لشفتي". من هو الحافظ للفم، وما هو الباب الحصين للشفتين، إلاً الروح القدس الذي يقتح ولا أحد يغلق، ويغلق ولا أحد يفتح.

بعد هذا تحدث عن الوّام الوأة بالاحتشام الداخلي الروحي وعدم المبالغة في الرينة الخلجية خاصة أثناء العبادة الكنسية، تكلم عن صمتها في الكنيسة وعدم قيامها بتعليم الرجال في الاجتماعات الكنسية العامة، إذ يقول: " لتتعلم العرأة بسكوت في كل خضوع، ولكن لست آذن للعرأة أن تعلم ولا تتسلط على الرجل بل تكون في سكوت، لأن آدم جُبل ولا تُم حواء، وآدم لم يغو بل حواء أغويت، فحصلت في التعدي، ولكنها ستخلص ولادة الأولاد إن ثبتن في الإيمان والمحبة والقداسة مع التعقل" [11- ١٥].

ربما يتساءل البعض لماذا تصمت النساءو لا تعلم في الكنيسة؟ ولماذا يُنسب لها الخضوع؟

لكي نفهم هذا النص يؤمنا أن نتوف على الظروف المحيطة بالكنيسة في ذلك الحين، ففي المجتمع اليهودي كانت العوأة ممنوعة من واسة الناموس، ولا يُسمح لها أن تقوم بأي دور قيادي في خدمة المجتمع، وكان الوجل يشكر الله كل صباح على أنه لم يخلقه "أمميًا ولا عبدًا ولا اهوأة". هذا وإن كنا لا ننكر أن بعض النساء خلال التهاب قلوبهن بمحبة الله تسلمن أدورًا قيادية في العهد القديم في الجانب الديني والسياسي، حيث كان الدين لا يفصل عن السياسة عند اليهود، الأمر الذي صححه السيد المسيح. فعوفن في العهد القديم رئبعة نبيات هن مويم قائدة النساء في التسبيح (خر ١٥: ٠٠)، ودبورة النبية وقاضية إموائيل (قض ٤: ٤)، وخلدة النبية في أيام يوشيا (٢مل ٢٢: ٤)، ونوعدية النبية في أيام نحميا (نح ٦: ١٤)، يُضاف إليهن حنة

المذكورة في إنجيل معلمنا لوقا (٢: ٣٦ ). حقًا لقد تمتعت العوأة بالكثير من الحقوق من خلال الشويعة الموسوية إن قورنت بموكوها في العالم في ذلك الحين. لكنها بقيت بعيدة عن خدمة المقدسات والعمل التعليمي الكنسي الخ.

أماعند اليونان فقد ضم معبد افروديت في كورنثوس ألف كاهنة كن يعوضن أجسادهن على المتعبدين كوع من العبادة، وضم معبد ديانا بأفسس مئات من الكاهنات الشوروات.

إن كانت الكنيسة المسيحية قدرفعت من شأن العرأة، وأعطتها الكثير من الحقوق، لكن لم يسمح لها بالتعليم العام حيث يوجد الرجال حتى لا يُساء الفهم. لقدرفع السيد من شأن العرأة، فنو أفي الإنجيل المقدس أن بعض النساء كن يسون وراء السيد وتلاميذه الاثني عشر أثناء كوارته، وكن يخدمنه من أموالهن الخاصة (لو ٨: ١-٣)، وذكرت أسماء بعضهن أيضًا اللواتيرافقن إياه حتى الصليب (مت ٢٧: ٥٦، ٢١؛ ٢٨: ١)، وكانت النساء أول من بشر بقيامة السيد للتلاميذ (لو ٢٤: ١٠-١١).

وفي العصر الرسولي مع بدء انطلاق الكنيسة كانت النساء من بينهن القديسة مريم بواظبن على الصلاة والطلبة مع التلاميذ (أع 1: 31)، وفي التحيات الطويلة في رسائل معلمنا بولس ويروي لنا لوقا البشير في سفر الأعمال الدور الإيجابي لطابيثا في خدمة الفقاء والأرامل (أع 9: ٣٦ )، وفي التحيات الطويلة في رسائل معلمنا بولس الرسول نتلمس دور كثير من النساء في العمل الكنسي الكرلي، الله اتي لم يكن أقل غوة من الرجال في نشر كلمة الإنجيل. يتحدث الرسول عن فيبي شماسة كنخويا (رو 11: ١-٢ ) التي كانت تخدم الغرباء والمساؤين "إضافة الغرباء" كما فتحت بيتها للاجتماعات الدينية. ويتحدث عن "ويسكلا وأكيلا" انهما "عاملان معه" في المسيح يسوع (رو 11: ٣ )، والعجيب أنه يذكر اسم الزوجة قبل الزوج على خلاف العادات المتبعة في ذلك الوقت، لعلها كانت أكثر غوة من زوجها، كما كان لها أوها مع زوجها على أبولس في تصحيح إيمانه كما يقول القديس بوحنا الذهبي القم ويتحدث أيضًا عن أخريات كثوات يذكو هن بالاسم أنهن عاملات بقرة، وفي سفر الأعمال نسمع عن أربع بنات لفيلبس الإنجيلي كن ينتبأن (أع ٢١: ٩ )، وردت أسمؤهن في مخطوط يرجع للقرن الوابع: هيرموان وكل يتينا وإيريس وأوطاخيانا . هذا بخلاف خدمة الأرامل والعذل التي نتكلم عنها في موضعها إن أذن

# إذن لم تجحف الكنيسة المسيحية منذ انطلاقها حق العرأة، فلماذا رفضت قيامها بدور تعليمي وسط الوجال؟

يمكننا إنواك كلمات الوسول بولس إن عوفنا الفكر الغنوسي الذي كان يتسوب إلى الكنيسة منذ العصر الوسولي. لقد كان المجتمع في العصر الوسولي يضع فراق بين الوجل والعواة بصورة قاسية على العواة، حتى تجاهلت القوانين المدنية والجنائية حقوقها الإنسانية. لكن جاءت المسيحية لتعلن: "ليس ذكر و لا أنثى لأنكم جميعًا واحد في المسيح يسوع (غل ٣: ٢٨). أما الغنوسيون، فإذ يحتقوون الجسد ويحسبونه عنصر ظلمة يجب معاداته والتخلص منه، فوضوا كل ما يخصه: رفضوا الزواج كأمر دنس، وبعض الأطعمة كقوتٍ للجسد، كما رفضوا قيامة الجسد في اليوم الأخير، وأخوا رفضوا الاعتواف بالتمايز الجنسي، فلارجلولا الوأة وإنما إنسان هو كائن له مواهبه التي لا ترتبط وجولته أو أنوثته. بعني آخر أوالوا أن يحيا المجتمع دون وجود أدنى اعتبار الوجولة أو الأنوثة! هذا الأمر أثار الكنيسة لتعلن أنه ليسرجل أو الوأة في المسيح كأعضاء في جسده المقدس، لكن دون تجاهل لدور الوجل كوجل، والتوأة كاوأة. لذلك حينما تحدث الوسول بولس عن التوام الموأة غطاء الوأس والوجل بتعوية رأسه (١ كو ١١: دون تجاهل لدور الرجل كوجل، والتوأة كاهوأة. لذلك حينما تحدث الوسول بولس عن التوام الموأة غطاء الوأس والوجل بتعوية رأسه (١ كو ١١: والموأة في المسيح، لكن الوسول الملتهب روحيًا – على ما يظن الكثيرون – بالإنسان الذي يهتم بهذا الأمر في حوفيته، إنما أراد أن يؤكد أنه مع مسلواة الوجل والموأة في المسيح، لكن الخلاص أو العضوية في جسد المسيح أو الدخول في الحياة الجديدة لم يذع عن الموأة أنوثتهاو لا عن الوجل المتكامل.

نستطيع أن نقول بأن الرسول بولس الذي كان منفتح القلب والفكر لم يقصد بحديثه هنا عن صمت العرأة في الكنيسة وعدم تعليمها للرجل وعن خضوعها له أن يحقّر من شأنها أو يقلل من دورها، إنما رلاها أن تعمل فيما يناسب طبيعتها كاررأة وإمكانياتها الجسدية والنفسية. فالجسد في خضوعه

للوأس لا يعني أفضلية الوأس عليه أو احتقار الجسد، لأنه لا كيان للوأس منفصلاً عن الجسد ،ولا عمل له بدونه حقًا أن الوأس هو المدبر للجسد، لكن إن لم يتجاوب أحدهما مع الآخر يفقد الإثنان سلامهما وكيانهما. لا ينكر الوسول بولس دور لوئيس وأفنيكي في حياة تيموثاوس وتعليمه الكتب المقدسة (٢تي ٣: ١٥ ) ولا تجاهل بريسكلا معرجلها في خدمتهما الفردية مع كثيرين وفي بلاد مختلفة، هذان اللذان قادا بولس إلى معرفة الحق (أع ١٨: ٢٦)، وقد جاهدت أفودية وستيخي في الإنجيل (في ٤: ٢-٣).

لعل الوسول أيضنًا أراد بهذا المنع أن يوع كل مجال للعوة في الكنيسة لكن دون تجاهل لدرها التعليمي على المستوى العائلي والفردي وأيضًا بين النساء.

يمكننا أن نكتشف مفهوم الوسول بولس مما كتبه العلامة ترتليان مهاجمًا الهواطقة، قبل أن يسقط في بدعة ماني، إذ يقول: إيا لنساء ولاء الهواطقة، إنهن خليعات ! إنهن جسورات، حتى إنهن يعلمن ويناقشن ويخرجن شياطين ويقمن بأشفية – ألعلهن أيضًا يعمدن؟ [80] قي بعد انحوافه في الهواطقة لم ينحرف العلامة ترتليان عن الوصية الوسولية، بالرغم من اقتباسه بعض تعاليم للنبيتين ماكسميلا وبريسكلا [81] اذ يقول [لا يُسمح للحوأة أن تتكلم في الكنيسة (١ كو ١٤: ٣٥-٣٥)، ولا أن تعلم أو تعمد أو تنسب لنفسها عملاً خاصًا بالرجل من كل الأعمال الكهنوتية .] هنا يظهر العلامة ترتليان أن الامتناع يقدم على أساس أنه لا يناسب طبيعتها كاموأة، وليس تحقوًا من شأنها. لكن ترتليان عاد فتأثر قليلاً بالفكر الهرطوقي فسمح لها بالعمل النوي .

أخوًا، ماذا يقصد الرسول بولس بقوله: " لكنها ستخلص ولادة الأولاد، إن ثبتن في الإيمان والمحبة والقداسة مع التعقل" [10]؟ برى البعض أن القديس مويم قدمت للنساء كوامة عظيمة إذ أنجبت لنا المخلص. وبرى آخرون أن النساء وإن كن قد حرمن من التعليم العام في الكنيسة في وجود الرجال، لكنهن ينلن أكاليلهن خلال توبية ولادهن في الإيمان والمحبة والقداسة مع التعقل، الأمر الذي لا يستطيع الرجال القيام به. إنهن بحق يقدمن للكنيسة أعضاء قيادية مبلكة!





### سمات الرعاة وواجباتهم

بعد أن تحدث عن العبادة الكنسية العامة، موكرًا على الصلاة من أجل الجميع حتى الوثنيين، كما قدم السيد نفسه فدية عن الكل، مشتاقًا أن يدخل بالكل إلى خلاصه، موصيًا إيانا أن نكون رجالاً روحيين نبسط أيادي مقدسة طاهرة، تسند صلواتنا بالعمل الروحي، وأن تكون نفوسنا كاهرأة مزينة لعريسها بالمجد الداخلي عوض الزينة الخلجية، يتحدث الآن عن الوعاة أنفسهم:

1. سمات الأسقف ١ - ٧.

2. سمات الشماس ٨ – ١٣.

3. نظرة الراعى للكنيسة 12 – ١٦.

1. سمات الأسقف

"صادقة هي الكلمة إن ابتغى أحد الأسقفية فيشتهي عملاً حسنًا" [١].

شهوة الأسقفية ليست شهوة للسلطة والكوامة، وإنما هي شهوة غسل أقدام الآخرين وبذل الذات من أجل كل أحد في المسيح يسوع. ففي الكنيسة الأولى كان الأسقف هو الأب الذي يتعرض للاضطهادات والعذابات والنفي من أجل الدخول بالبشوية إلى الحياة الإيمانية الحية، وحتى في فترات الهنوء النسبي لم يكن يشعر الأسقف أنه صاحب الكوامة والسلطان بالوغم من محبة أولاده له، إنما يشعر بالحوي بالتوامه الأهوي نحو كل أحد.

إن كان لأحد هذه الرغبة فلا يشتهي السيطرة والسلطة، وإنما برغب في حماية الكنيسة (روحيًا)، فأنا لا ألومه. فإنه حتى موسى اشتهى الوظيفة لا السلطة، فعرضته شهوته للتوبيخ الساخر: "من أقامك رئيسًا وقاضيًا علينا؟" (أع ٧: ٢٧، خر 2: ١٤). من يشتهي هذه الوظيفة بهذه الكيفية فليشتهيها، لأن الأسقفية دعيت هكذا (ابسكورس) بكونها "نظرة" على الكل

#### القديس يوحنا الذهبى الفم

يتحدث القديس يوحنا الذهبي القم في شيء من التفصيل عن "شهوة الأسقفية"، موضحًا الفرق بين شهوة الخدمة الباذلة ونوال الرتبة للسلطة، إذ يقول في كتابه "عن الكهنوت":

توجد صفات كثرة يجب أن يتحلى بها الكاهن، فقبل كل شيء يجب أن يتطهر من شهوة الحصول على هذه الرتبة، لأنه إن اشتهى هذه الكوامة، حالما يصل إليها ترداد فيه شهوة حب الكوامة اضطرامًا، حتى إذا استعبد لها يتردى في شرور كثرة مثل التملق والمداهنة ويخضع لأمور كثرة وهذا هو سبب المذابح التي عمت الكنائس، والخواب الذي حلَّ بالمدن، بسبب التشاحن على الرئاسة. ولا يظن أحد إني أعرض القديس بولس الرسول حين يقول: "إن ابتغى أحد الأسقفية فليشتهي عملاً صالحًا "، فإني لا أقول إن اشتهاء الاسقفية أمر ردئ، لكن الردئ هو رغبة التسلط وحب الرئاسة.

أما سمات الأسقف فهي:

أ. بلا لوم

کل فضیلة إنما تدخل في هذه الکلمة، فإن شعر أحد في نفسه بخطیة ما، لیس له أن یشتهي العمل الذي لا نؤهله له صفاته. فإن مثل هذا الإنسان یلیق
 به أن یکون تحت التدبیر لا أن یدبر الآخرین. فمن یدبر یلزمه أن یکون أکثر بهاءً من أي کوکب منیر، تکون حیاته بلا عیب، یتطلع الکل إلیه،

[<u>85]</u> فيرون في حياته نموذجًا لهم.

#### القديس يوحنا الذهبى الفم

ليعرف الإنسان إذًا قدر نفسه، حتى لا يتجوأ أحد فيأخذ لنفسه منصب الوعاية بينما لا ترال الوذيلة تسيطر عليه وتتسبب في إدانته، فإن الذي أفسدته [86] الآثام لا يجب أن يشفع من أجل آثام غوه.

### البابا غريغوريوس (الكبير)

وقد فسر هذا الأب الكلمات الإلهية لموسى النبي عن الوجل الذي يتقدم ليقوب خبز إلهه ألا يكون فيه عيب (تث ٢١: ١٧- ٢١) بطريقة رمؤية، فيها يُستعبد الإنسان الذي يحمل عيبًا روحيًا من الخدمة الكهنوتية والعمل الوعوي، إذ يقول الوب: " لأن كل رجل فيه عيب لا يتقدم، لارجل أعمى ولا أعرجولا أفطس ولا زوائدي ولارجل فيه كسر رجل أو كسر يدولا أحدب ولا أكشم ولا من في عينه بياض ولا أجرب ولا أكف ولا مرضوض الخصي" . فالكاهن (أيا كانت لوجته) يلزم ألا يكون أعمى، بل وى بهاء التأمل السملوي، ولا أعرج، بل يعرف أن يسير في طويق الحق، ولا أفطس، إنما قادر على التمييز الووحي، ولا يكون كالزوائدي الذي يتدخل في شئون الآخرين بإنواط ويفوضون أنفسهم عليهم ولا مكسور الوجل أو البد أو عاجز عن الحركة والعمل الخ

### ب. بعل امرأة واحدة

### القديس يوحنا الذهبي الفم

بمعنى آخر لا يلزم الرسول الأسقف أن يكون متزوجًا لكنه برفض سيامة من يتزوج للمرة الثانية حتى وإن كانت الأولى قد مانت أو طُلقت. إنه يكتب في بدء انطلاق الكنيسة حيث كان تعدد الزوجات مباحًا وشائعًا عند الأمم، فإن دخل أحدهم الإيمان المسيحي لا يُقام أسقفًا إن كان قد سبق فتزوج أكثر من مرة. لقد رُاد أن يختار الأسقف أكثر الناس عفة ونقلوة. أما وقد انفتح باب الرهبنة فقد وجد بيننا بتوليين لذلك صار الأسقف يُسام من بين البتوليين.

#### ج. صاحيًا

[89] هذا يعني أن يكون حذوًا، له آلاف الأعين حوله، سويع النظر، أعين ذهنه غير مظلمة.

### القديس يوحنا الذهبي الفم

وكأن الأسقف بكونه الناظر على شعب الله يليق به أن يكون ذا بصوة متقدة، صاحيًا وواعيًا على خلاص نفسه وخلاص إخوته وأولاده الروحيين، لا تربكه الأمور الإدلرية ولا تلهيه المشاكل العامة أو الخاصة عن رسالته الروحية.

يليق به أن يكون ساهرًا، حلًا في الروح كمن يتسم نلرًا! يلزمه أن يعمل دومًا مؤديًا واجبه نهلًا وليلاً أكثر من قائد ملترم نحو جيشه! يليق به أن يكون حريصًا يهتم بالجميع!"

### القديس يوحنا الذهبي الفم

#### د. عاقلاً

أي رزينًا يتصرف بحكمة وتمييز، وفي اعتدال، لا يكون متطوفًا يمينًا أو يسلرًا، يعرف كيف يوجه لَولاده بحكمة واتران. يهتم بالأمور الروحية لشعبه دون تجاهل لاحتياجاتهم النفسية والاجتماعية والجسدية، يوجههم كل حسب موهبته الخاصة به، وليس حسب ميول الأسقف الشخصية. في حديثنا عن الحب الوعويرأينا الترام الكاهن، أيا كانت هرجته، أن يكون حكيمًا في معاملته لأولاده يعرف كيف يعامل الأحداث والشهوخ والفق اء والأغنياء والمنزوجين والبتوليين والمتجاسرين الخ. كل حسب ظروفه وإمكانياته حتى لا يفقد أحدًاو لا يدلل أحدًا

#### ه. محتشمًا

يليق بالكاهن أن يكون محتشمًا في ملبسه كما في تصوفاته وكلماته، فالاحتشام صفة تمس القلب في الداخل وتتعكس على كل الأحاسيس والتصوفات، وقد سبق لنا الحديث في هذا الأمر . من أمثلة الاحتشام عدم استخدام الفكاهات غير اللائقة، والهزل المفسد للنفس، وعدم إعطاء اهتمام خاص ببعض النساء أو الفتيات الخ.

#### و. مضيفًا للغرباء

استضافة الغرباء علامة إتساع القلب بالحب العملي، لهذا يمدح الرسول أهل رومية، قائلاً: "مشتركين في احتياجات القديسين، عاكفين على إضافة الغرباء" (رو ١٣: ١٣)، كما يقول في الرسالة إلى العوانيين: "لا تنسوا إضافة الغرباء، لأن بها أضاف أناس ملائكة وهم لا يدرون" (عب ١٣: ٢). فمن لا يختبر الحب العملي قبل سيامته كيف يقدر أن يقدم حياته بالحب عن شعبه خلال اسقفيته؟

كان المؤمنون والخدام في الكنيسة الأولى يجولون كثوًا بسبب الاضطهاد، لذا كانوا يتولون على بيوت المؤمنين، خاصة بيت االأسقف. لهذا يقول هرماس في كتابه "الواعي": [يجب أن يكون الأسقف مضيفًا للغرباء، وحب بسرور وفي كل وقت بخدام الله القادمين إلى بيته.]

#### ز. صالحًا للتعليم

لا يكفي أن يكون الأسقف بلا عيب، ذا معرفة روحية مستقيمة وغيرة متقدة، إنما يلزم أن تكون له موهبة التعليم، الأمر الذي لا يتوفر في الكثير بن.

[92] هذه ليست مطلوبة فيمن هم تحت التدبير، لكنها أساسية فيمن يعهد إليه أمر التدبير.

### القديس يوحنا الذهبي الفم

[93] اهتم بالكلام أيها الأسقف، وإن كنت تقدر أن تفسر ففسر كلام الكتب، اشبع شعبك ولروه من نور الناموس فيغتني بكثرة تعاليمك.

#### الدسقولية

#### ح. غير مدمن الخمر

كانت المسكرات ممنوعة على كهنة اليهود مدة خدمتهم (لا ١: ٩)، هكذا يليق بالأسقف المسيحي ألا يكون محبًا للمسكرات علامة شبعه بالخمر الروحي الحقيقي، خمر الروح القدس المؤح للنفس.

♦ الانغماس في الخمر هو من أخطاء الشوهين والمتوفين، فعندما يسخن الجسد بالخمر للحال تثور فيه الشهوة. فشوب الخمر معناه التساهل مع النفس،
 وهذا يعني التنعم الحسي. والتنعم الحسي يعني كسر العفة. فالإنسان الذي يعيش متنعمًا يكون مينًا وهو حيّ (١ تي ٥: ٦). وأما الذي يشوب الخمر

[94] فلا يكون ميتًا بل مدفونًا. إن ساعة واحدة من الخلاعة جعلت فرح يتعرى بعدما استتر ستين عامًا بوقارٍ (تك ٩: ٢٠-٢١).

### القديس چيروم

#### ط. غير ضواب

في العهد القديم إضطر نحميا في غيرته المقدسة أن يضوب المنزوجين بوثنيات أجنبيات، إذ يقول: "فخاصمتهم... وضوبت منهم أناسًا" (نح ١٥ ). لكن المسيحية تطلب التقديس الداخلي للنفس فلا تستخدم وسائل العنف، حتى يتحقق الإصلاح الداخلي بكامل حوية الإنسان، وقد أموت القوانين الوسولية بتجريد الأسقف أو الكاهن أو الشماس الذي يضوب مؤمنًا عندما يخطيء.

وقد استبعد القديس يوحنا الذهبي الفم أن يوجد أسقف يفعل مثل هذه الحماقة التي لا تليق به، لهذا برى في كلمات الوسول أنها لا تعني المفهوم الحرفي بل الورزي، قائلاً: [هذه لا تعني أنه ضوّاب بيديه... فإن البعض يضوب ضمير الإخوة، هذا ما يبدو لي أن الوسول يقصده .] عير طامع بالوبح القبيح ولا محب للمال

إن رتبط قلب الإنسان بالربح ولو كان قليلاً؛ إن كان محبًا للمال، فإنه إذ يتسلم قيادة شعب لا يطلب ما لهم على حساب نفسه، أي لا يكون باذلاً يعرف أن ينفق كل ماله ويبذل حياته عنهم، إنما يطلب ما لنفسه، فيفسد كنيسة الله، ويغتتمها لحسابه الخاص.

#### ك .حليمًا غير مخاصم

يحمل روح سيده الذي "لا يخاصمو لا يصيحو لا يسمع أحد في الشوراع صوته" (مت ١٦: ١٩). يملك السيد المسيح على القلوب بالحلم والوداعة، هكذا يليق بالأسقف أن يعيش بروح سيده ليقدم لشعب الله صورة حية للملك الوديع الذي يغلب الشر بالخير، ويقتل كل خصام بالحب!

#### ل. يدبر بيته حسنًا

له أولاد في الخضوع بكل وقار، وإنما إن كان أحد لا يعرف أن يدبر بيته، فكيف يعتني بكنيسة الله؟ من لا يعرف أن يدبر كنيسة بيته الصغوة والتي تخضع له حسب قانون الطبيعة، تسنده في ذلك القوانين الوضعية والكنسية، فكيف يقدر أن يتسلم قيادة الكنيسة التي لا تُتُوم القوانين أعضاءها بالخضوع له إلاً خلال سلطان الحب الروحي والإيمان؟

إن كان الأسقف يُختار من بين البتوليين، فإنه يلزم أن يكون له ؤلاد في الخضوع في الروح. فمن لا يعوف أن يقتني له في المسيح ؤلادًا خلال الإنجيل قبل سيامته، كيف يقدر أن يوبح ؤلادًا لله وسط مسئوليات الأسقفية الضخمة؟!

#### م. غير حديث الإيمان

غير حديث الإيمان لئلا يتصلف، فيسقط في دينونة إبليس [٦]. لم يقل غير حديث السن بل "غير حديث الإيمان"، فالقديس تيموثاوس كان حديث السن لكنه كان ناضجًا في الإيمان. حداثه الإيمان ربما تحمل غوة متقدة نحو الخدمة، لكنها تحمل خطر الاعتداد بالذات والتصلف، فيخسر الإنسان نفسه بالكوياء ويهلك من هم تحت تدبوه.

### ن. له شهادة من الذين في الخلج

"ويجب أيضًا أن تكون له شهادة حسنة من الذين هم خلج لئلا يسقط في تعيير وفخ إبليس" [٧]. قد يشهد المؤمنون لعضو من بينهم شهادة حسنة، لكن شهادة الأمم له هي ختم لهذه الشهادة، فإن النور لا يستطيع أحد أن ينكوه حتى ون كان برفضه، والحياة الصالحة مشهود لها حتى من الأعداء.

- حسن للصالحين أن يكون لهم صيت حسن لدى أعدائهم... لماذا لم يتكلم أحد ضد الرسل مدعيًا أنهم زناة أو دنسون أو طماعون أو مخادعون، وإنما كانوا ضد كوارتهم فقط؟ أليس لأن حياتهم بلا غبار؟ لقد كان ذلك واضحًا! فلنحيا هكذا فلا يقدر عدو أو غير مؤمن أن ينطق بالشر ضدنا، فمن كانت حياته فاضلة يكومه حتى هؤلاء. إن الحق يغلق أفواه الأعداء... كما لا يستطيع أحد أن يقول عن الشمس أنها مظلمة حتى وإن كان أعمى، إذ يخجل
  - [<u>96]</u> ويخشى أن يلومه الكل، هكذا من كان صلاحه واضحًا لا يلومه أحد.

القديس يوحنا الذهبى الفم

[97] يغرم أن يكون الأسقف المسيحي هكذا: إن الذين يكابرون معه في العقيدة لا يقدرون أن يكابروا في حياته. •

القديس چيروم

### 2. سمات الشماس

يقول القديس بوحنا الذهبي الفم : [لقد ناقش ما يخص الأساقفة ووصف سماتهم والمؤهلات التي يلزم توافرها فيهم، عاوًا على الكهنة ليتحدث عن الشمامسة. أما سبب عدم حديثه عنهم فهو عدم وجود فرق كبير بين الأساقفة والكهنة، فالكل يتعهد بوظيفة التعليم والرئاسة في الكنيسة، فما يقوله عن الأساقفة ينطبق على الكهنة، وإنما يمتازون عنهم بسلطان السيامة، ويبدو أنه لم يكن لهم أية مؤة أخرى .]

# أما سمات الشمامسة فهي:

أ. أن يكونوا نوي وقار: "كذلك يجب أن يكون الشمامسة نوي وقار" [8]. ويعلق القديس يوحنا الذهبي الفم قائلاً: [هذا يعني أنه يجب أن تكون لهم ذات سمات الأساقفة. ما هي هذه السمات؟ أن يكونوا بلا عيب، وقورين، محبين لاستضافة الغرباء، صبورين، غير مخاصمين ولا طماعين. يظهر ذلك من قوله "كذلك"، ويوضحه بقوله " يكونون نوي وقار لا نوي لسانين " أي غير فل غين ولا مخادعين. فإنه ليس من شيء يحط من شأن الإنسان مثل الخداع، وليس ما يضر الكنيسة مثل عدم الإخلاص ...]

ب. غير مولعين بالخمر الكثير ولا طامعين بالربح القبيح، ولهم سرّ الإيمان بضمير طاهر [٩]. إنها ذات السمات التي سبق لنا الحديث عنها بخصوص الأساقفة. فإنه مع وجود اختلاف كبير في العرجة الكهنونية والمسئولية لكن كعاملين معًا في كلم واحد يلزم أن يحملوا السمات التي تليق بصاحب الكرم، ويكون لهم روحه القدوس الواحد. وكما يقول الرسول بولس: "فأنواع مواهب موجودة ولكن الروح واحد، وأنواع خدم موجودة ولكن الرب واحد، وأنواع أعمال موجودة ولكن الله واحد الذي يعمل الكل في الكل" (١ كو ١٦: ٤-٧).

هذا ويلاحظ أن الأسقف يُختبر وَلاً بكونه قد ملرس العمل الكنسي في هرجة كهنوتية أقل، أما الشماس وهو ينال أول هرجة كهنوتية فإنه لا يتمتع بها قبل اختيله، لذلك يؤكد الرسول: "وإنما هؤلاء أيضًا ليختبروا ؤلاً".

- ج. يكمل الرسول حديثه قائلاً: " كذلك يجب أن تكون النساء نوات وقار غير ثالبات، صاحيات، أمينات في كل شيء" [11]. ووى القديس يوحنا الذهبي الفم أن الحديث هنا لا يخص النساء بوجه عام وإنما يخص "الشماسات"، إذ يقول: [ليُفهم هذا عن الشماسات، فإن نظام الشماسات ضروري ونافع ومكرم في الكنيسة]. ووى البعض أن الحديث هنا عن زوجات الشمامسة.
- د. "ليكن الشمامسة كل بعل اهرأة واحدة، مدبرين أو لادهم وبيوتهم حسنًا" [12]. ويعلق القديس يوحنا الذهبي الفم هكذا: [أنظر كيف يطلب في الشمامسة ذات فضائل الأساقفة، وإن كانوا ليسوا في هرجة مساوية لهم، لكن يلزم أن يكونوا (مثلهم) بلا لوم وطاهرين، مدبرين أو لادهم وبيوتهم حسنًا [100].

يختم الرسول حديثه عن الشمامسة بقوله: " لأن الذين تشمسوا حسنًا يقتنون لأتفسهم درجة حسنة وثقة كثيرة في الإيمان الذي بالمسيح يسوع " [١٣]. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : [كأنه يقول من يوجد صاحيًا في العرجة الأقل يرتفع إلى هرجة أعلى]، أي ينتقل من هرجة الشموسية إلى القسيسية.

# 3 . نظرة الراعي إلى الكنيسة

" هكذا أكتبه إليكراجيًا أن آتي إليك عن قريب، ولكن إن كنت أبطيء، فلكي تعلم كيف يجب أن تتصرف في بيت الله الذي هو كنيسة الله الحي عمود الحق وقاعدته" [11]. ربما خشي الوسول أن يُصاب القديس تيموثاوس بشيء من الضيق، فقد وعده بالحضور إليه، لذلك يؤكد له أنه سيحضر فإن تأخر فلا يكتئب، فإن الروح القدس يسمح بهذا لأجل البنيان. إنها فرصة ناوة للقديس تيموثاوس أن يبذل مجهودًا أعظم كخادم لكنيسة الله الحيّ،

عمود الحق وقاعدته، فينال إكليلاً أعظم. غياب الرسول بولس لا يكون بالنسبة له سرّ تحطيم أو تعب، إنما فرصة عمل أكثر ومجهود أعظم كخادم السيد لمسيح.

لقد وجد الرسول فرصة ليكشف للقديس تيموثاوس كأسقف الكنيسة عن مفهوم الكنيسة التي رعاها، إذ يقول: "وبالإجماع عظيم هو سرّ التقوى: الله ظهر في الجسد، تبرر في الروح، تراءى للملائكة، كرز به بين الأمم، أومن به في العالم، رفع في المجد" [ ١٦].

# ما هي كنيسة المسيح التي وعاها الأسقف ويخدم فيها الشمامسة؟

أ. عمود الحق وقاعدته: وى القديس بولس الكنيسة كلها كجماعة المؤمنين، يقومون على الحق كعمود برتكزون عليه وكقاعدة بدونه ينهار كل البنيان. فإن كان الغنوسيون يهتمون بالمعرفة كأساس للخلاص، فالرسول برى في الكنيسة ؤلاً وقبل كل شيء دخولاً إلى الحق، لكنه الحق المجاني الذي يقدمه الله للجميعو لا يخصه بفئة دون أخرى.

الكنيسة هي العمود الذي أقامه أبونا يعقوب، وصبريتًا على رأسه (تك ٢٨: ١٨) علامة تكويسه للوب بالروح القدس. إنها عمود الدخان الصاعد من البرية المعطّر بالمر واللبان وبكل أفرة التاجر (نش ٣: ٦)، ترتفع خلال دخان الذبيحة الذي لا يفسد العينين، بل يفتحها لرؤية الحق السملوي، معطوة بآلام عريسها (المر) ورائحته الزكية (اللبان).

هذه هي رؤية الراعي الحقيقي لكنيسة المسيح، وكما يقول القديس چيروم : [لا تضم الكنيسة حوائط (ومباني) وإنما تضم حقائق تعاليمها. هي الإيمان الحق! في الحقيقة كانت المباني الكنسية منذ ١٥ و ٢٠ عامًا في أيدي الهواطقة بأكملها، لكن الكنيسة الحقيقية كانت قائمة حيث يوجد الإيمان

الحق ] بمعنى آخر الكنيسة بكونها الإيمان الحق لا يمكن أن تُغلب مهما كانت الظروف المحيطة بالمؤمنين!

ب. تمتع بسر التقوى : ليست الكنيسة مجرد معرفة عقلية للحق كما تخيل الغنوسيون، وإنما هي دخول عملي إلى الحق خلال الحياة النقوية التي صلرت لنا بالتجسد الإلهي. لذا يقول الوسول: "عظيم هو سرّ التقوى، الله ظهر في الجسد".

إن كانت الكنيسة هي عمود الحق الموتكز على ذبيحة السيد المسيح الغويدة والمقبولة لدى الآبرائحة رضا، إنما هذا الحق يتحقق خلال تجسد كلمة الله كطويق لتقديم الذبيحة وقبول الصليب، وباب لدخولنا إلى الحياة الجديدة باتحادنا مع الله الآب في ابنه. لقد حلّ بيننا وحمل طبيعتنا حتى نوجد نحن فيه، ننعم بحياته وسماته وشركة أمجاده! هذا هو الحق العملي الذي قُدم لنا خلال الإنجيل في ربنا يسوع المسيح.

لقد أنكر الغنوسيون حقيقة التجسد برفضهم أن السيد يحمل جسدًا حقيقيًا، بهذا ينكرون الحياة التقوية التي صلرت لنا فيه، ويحولون الحق إلى معرفة نظوية عقلانية بلا ورحو لا حياة! بمعنى آخر، التجسد الإلهي ليس عقيدة فلسفية تعتنقها الكنيسة للمجادلة، وإنما هي سرّ حياتها التقوية وأمجادها الداخلية!

ج. تبرر في الروح : ما هي الكنيسة إلاً قبول الروح القدس الذي وهبه لنا الله، هذا الذي يدخل بنا إلى الثبوت في المسيح يسوع ربنا، لا لنغتسل بدمه الكويم من خطايانا فحسب، إنما نحمل برّ المسيح فينا، فتُحسب في عيني الآب أوراً. يقول الرسول : "لكن اغتسلتم، بل تقدستم، بل تبررتم، باسم الرب يسوع وبروح إلهنا" (١ كو ٦: ١١ ). إن كانت الكنيسة في جوهوها هي ثبوت في المسيح، كأعضاء جسده، فإن هذه العطية تحمل من الجانب الآخر انطلاقها بالروح القدس إلى حضن الآب متبررة بالدم الكريم، حاملة سمات عريسها ورأسها!

د. قراعى لملائكة : انطلاق الكنيسة بالروح الناري، لتحيا ببر المسيح في حضن الآب، يجعل منها في الحقيقة "حياة سماوية" وتمتع بالطبيعة الملائكية، فتنعم برؤية الله، حيث يصير أعضاؤها أشبه بملائكة يُعلن لهم الله غير المنظور! بمعنى آخر، الكنيسة في العهد الجديد هي تجلي الابن الوحيد

الجنس في وسط المؤمنين كملائكة ينعمون بحضوته ورؤيته وينعمون بسماته.

ربنا يقصد الرسول بقوله: "تراءى لملائكة" أن الملائكة الذين كانوا برونه قبل التجسد قد أبركوه بمفهوم جديد خلال تجسده في كنيسته،رؤه في كمال حبه الفائق خلال الصليب، وعمله الإلهي العجيب في المؤمنين الذين كانوا قبلاً خطاة وأعداء، وقد تقدسوا فيه وتبرروا وصاروا أبناء أحياء وممجدين فيه!

ه. كرز بين الأمم : إن كانت الكنيسة هي عمود الحق وقاعدته الذي يهب لن سرّ التقوى في المسيح يسوع، وينطلق بنا بالروح القدس لنحيا ببرّ المسيح، ونشرك الملائكة طبيعتهم، فإن هذا كله إنما يقدم لكل البشوية خلال الكراة بالمسيا المخلص بين الأمم، فينعم الكل بهذه النعم الإلهية بلا تمييز ولا محاباة لأمة على حساب أمة، أو جنس على حساب آخر. وكما يقول الموتل: "إلى أقطار المسكونة بلغت أقوالهم" (مز ٤٩: ٤). أما غاية هذه الكراة فهي رفع البشوية إلى المجد السملوي.

في اختصار نقول أن الواعي الحقيقي وى في الكنيسة تمتعًا بالحق العملي خلال سرّ التجسد الإلهي، ودخولاً إلى الحياة التقوية في المسيح يسوع، وتبروًا في الروح، وشوكة مع الملائكة. هي سرّ انفتاح البشوية كلها على الإيمان الجامع للدخول إلى المجد العلوي، فيحيا الكل في الأحضان السماوية.

بأسلوب آخر يعلق القديس يوحنا الذهبي القم على هذا النص، قائلاً: [حقًا عظيم هو السرّ: الله صار إنسانًا والإنسان إلها، صار الإنسان و ي العالم، ومكروزًا به واه الملائكة معنا! هذا بحق هو سرّ! ليتنا لا نحتق هن... بل نحيا كما يليق بهذا المرزّ الم

<<

### الأصحاح الوابع

#### جهاد الرعاة

بعد أن تحدث الرسول بولس مع تلميذه تيموثاوس عن الوصية كغاية الرعاية (ص ١)، موضحًا بعض المفاهيم الخاصة بالعبادة الكنسية الجماعية (ص ٢)، تحدث عن سمات الرعاة والخدام، والآن يحدثه عن الالوّام بالجهاد الروحي حتى يدخل بالكل إلى الحياة الكنسية، أي إلى الاتحاد مع الله في المسيح يسوعوالتمتع بالتوير في الروح والشركة مع السمائيين، والدخول إلى الأمجاد الإلهية. إنه عمل روحي شاق، يتطلب أن يكون الراعي واعيًا وصاحيًا ضد كل هرطقة، ومثارًا في كل جهاد روحي، لهذا يتكلم هنا عن:

- 1. الارتداد عن الإيمان ١ ١١.
- 2. وصايا للراعي 17-11.

#### 1. الاتداد عن الإيمان

" ولكن الروح يقول صريحًا،

أنه في الأمنة الأخوة بوتد قوم عن الإيمان،

تابعين أرواحًا مضلة،

في رياء أقوال كاذبة مسمومة ضماؤهم، مانعين عن الزواج، وآمرين أن يمتنع عن أطعمة قد خلقها الله لتتناول بالشكر من المؤمنين وعرفي الحق" [١-٣].

لقد نادى الهواطقة، أصحاب المبول الغنوسية، بالامتناع <mark>عن الزواج</mark>وعدم أكل اللحوم بكونهما أموين محرمين يدنسان النفس، وقد التومت الفئة التي كانوا يلقبونها بالكاملين بهذا الامتناع.

أما تدنسيهم للزواج فعلّته نظرتهم نحو الجسد كعنصر ظلمة يجب معاداته، وبالتالي فالعلاقات الجسدية بين الرجل واحرأته، في نظرهم، تأكيد لمتطلبات الجسد الدنس، فهي دنسة ومحرمة على الكاملين. على العكس، في مفهومنا المسيحي، الجسد هو خليقة الله الصالحة والمقدسة، إن كان بسبب خطايانا قد مال إلى الشهوات الشروة، لكن بقبول الابن الكلمة ناسوتنا قدّس أجسادنا. فصونا ننظر إليه بكل وقارٍ وتكريم، وعليه فإن العلاقات الجسدية بين الرجل والعرأة لا تعني إشباع شهوات دنيئة، إنما علامة الحب الداخلي والوحدة بين الطرفين، حيث يحقرم كل الآخر. بمعنى آخر الزواج في نظر المؤمن الحقيقي ليس إشباعًا لشهوات جسده، لكنه ولا وقبل كل شيء هو قبول الطرف الآخر كشخص له فكره ومواهبه وقلبه قبل أن يكون له جسده. إنه يتطلع إليه كإنسان، يحبه ويحقرمه ويقدس نظرته إلى جسده! وبرى بعض اللاهونيين في العلاقة الجسدية نظرة إجلال وتقديس بكونها شوكة الإنسان مع الله في إنجاب الأطفال ليكونوا أعضاء في الجسد المقدس، ولادًا شه!

لقد أفاض الآباء في الحديث عن قدسية الزواج، فيقول ا**لقديس أغسطينوس:** [ إذ حضر الوب العوس الذي دُعي إليه... أراد تأكيد أن الزواج الزواج القديد الله الله الله الله الله و أن النطليق من الشيطان ... ]

ربما يتسائل البعض: لماذا كرّ م الرسول بولس البنولية، مشتهيًا أن يكون الكل مثله يعيشون بلا هم؟ ولماذا قامت الحركات الرهبانية المسيحية؟

البنولية المسيحية ليست امتناعًا عن الزواج كأمرٍ دنسٍ، بل هي تمتع بزواجٍ روحيٍ بين النفس وعريسها، خلاله تريد ألا تنشغل بآخر غوه.

الزواج سرّ مقدس، يحترمه البنول والراهب والراهبة، إنما يفضلون البنولية ليس تدنيسًا للزواج، وإنما انطلاقًا نحو الحياة الملائكية المكرسة للعبادة والخدمة الإلهية.

❖ إننا لا نمنع من وغب في الزواج، لكننا نشجع من لا وغبون فيه لأجل البتولية. يوجد فلرق بين المنعوأن يُتوك الإنسان يتصوف بكامل حويته.
 من يمنع يأمر بذلك للجميع، أما من يوصي بالبتولية كحالة أسمى فإنه لا يمنع الزواج إنما يفضل البتولية .

### القديس يوحنا ذهبى الفم

أما بالنسبة للأطعمة، فقد تطلع بعض الغنوسيين إلى اللحوم وبعض الأطعمة كعناصر شرٍ لا يليق بالكاملين أن يتناولوها، أما الكنيسة فلا تمنع أنواعًا من الأطعمة كأمور دنسة أو نجسة، إنما تطلب من أولادها الصوم عنها، فؤة من الزمن، لضبط الجسد حتى يُعطى للنفس إمكانية السيطوة على الجسد بالروح القدس مقدس النفس والجسد معًا. الصوم هو انطلاقة روحية أكثر منه نسكًا للجسد، لذا يُسمح للموضى بالإفطار دون تشكك، حاسبين الموض فوعًا من الصوم، يتقبلونه بشكر!

هذه هي نظرتنا للمادة، أيا كانت " خليقة الله جيدة، ولا يرفض شئ إذا أخذ مع الشكر، لأنه يُقدس بكلمة الله والصلاة " [4-5]. لقد خلق الله كل شيءٍ حسنًا (تك 1: 31)، ليس في خليقة الله ما هو دنس، لكن إذ سقط الإنسان سيد الخليقة الأرضية في الخطية تدنست نظرته، كما دنس بضموه بعض الأشياء بإساءة استخدمها، كمن يستخدم الحجلة والذهب والفضة في عبادة الأصنام. المادة في ذاتها صالحة، لكن الإنسان دنسها بضموه الثوير، لذا صار تقديسها مرتبطًا بتقديس طبيعة الإنسان وضموه ونظرته.

يعلق القديس يوحنا ذهبي الفم على العبرة الرسولية السابقة، قائلاً [يقدم الرسول وضعين: الأول ليس شيء من خليقة الله دنسًا، والثاني إن كان شيئ ما قد صار دنسًا، فالعلاج هو أن يختم (برشم بعلامة الصليب) مع الشكر لله وتقديم المجد له، فيزع عنه كل دنس .] ويقول القديس أغسطينوس: [كل الأشياء الموجودة صالحة لأن خالق هذه جميعها هو كلي الصلاح .]

ركز الرسول بولس على أمور ثلاث كسر للتقديس: حياة الشكر، وكلمة الله، والصلاة. هذه الأمور تُقدم بصورة فائقة وفريدة في الإفخرستيا، حيث تنطلق الكنيسة بالروح القدس نحو الآب السملي لتقدم له الشكر خلال ذبيحة ابنه الفريدة، أي ذبيحة كلمة الله المتجسد. فيتقبل الآب من الكنيسة حياتها كحياة شكر، وكحياة إنجيلية (كلمة الله)، وحياة صلاة مقبولة لديه، لهذا يقدم لها ينوع تقديس بلا حدود، خلاله ليس فقط يقدس أرواحهم وأجسادهم، إنما يقدس أيضًا المادة على أعلى مسقى، حيث يتحول الخبز والخمر إلى جسد السيد ودمه الأقدسين!

هذا هو التعليم الصحيح الذي نشأ عليه القديس تيموثلوس، أن كل خليقة الله صالحة، وإن ما قد دنسه الإنسان يتقدس بالشكر والكلمة الإلهية والصلاة. لذلك يقول الرسول له: " إن فكرت الإخرة بهذا تكون خادمًا صالحًا ليسوع المسيح، متربيًا بكلام الإيمان والتعليم الحسن الذي تتبعه [ 6]. لقد توبى تيموثاوس على الإيمان المستقيم بعيدًا عن الأضاليل، وها هو ملترم أن يفكر الإخرة بهذا الإيمان. هنا يقول " إن فكرت الإخرة "ولا يقل إن "أمرت الإخرة بهذا"، فإن الراعى الصالح هو الذي لا يأمر وينهى كثورًا كمن هو متعالى على المخدومين، إنما يتحدث معهم كمن يذكر إخرته.

بعد أن تحدث عن الجانب الإيجابي و هو قربية تيموثاوس على الإيمان الحيّ والتعليم المستقيم والقوامه بتذكير شعب الله. بذلك تعرض للجانب السلبي، إذ يقول: وأما الخوافات الدنسة العجائزية فلفضها [7].

يليق بالراعي ألا يفسد وقته وفكوه بالأمور المضللة، إنما يهتم بترويض حياته وحياة شعبه على الحياة التقوية أو الرياضة الروحية القائمة على أساس الإيمان المستقيم. "وروض نفسك للتقوى، لأن الرياضة الجسدية نافعة لقليل، ولكن التقوى نافعة لكل شيء، إذ لها موعد الحياة الحاضوة

والعتيدة" [8]. كان الراعي ملقرم أن يكون في كل وقته ملتهبًا بنار الروح القدس لبنيان كنيسة الله في حياته الخاصة أو عمله بين شعب الله.

ماذا يقصد بالخوافات الدنسة العجائرية؟ ربما ذات الأفكار الغنوسية السابق الحديث عنها، وهي أفكار ذات أصل وثني وقد شاخت ولكنها تتسلل تحت ستار "المع فة" إلى بعض المسيحيين. إنها أفكار دنسه شائخة تحاول أن تلبس صورة جديدة خلال الهواطقة لعدم الإيمان المستقيم. ووى القديس يوحنا ذهبي الفم أن هذه الغرافات إنما تمثل الأفكار الخاصة بالعودة إلى التهود، وهي أفكار باطلة لا تحمل قوة كلمة الله الروحية بل حرفية قاتلة. دعاها عجائرية، لأنها صل قديمة وشاخت، ولم تعد تناسب الحياة الجديدة التي لنا في المسيح يسوع ربنا، ووى القديس إن العودة إليها إنما كعودة الرجل الناضج إلى الرضاعة، فلا ينتفع شيئًا بل يُصاب بضرر.

يليق بالإنسان الروحي وقد لرتقى من الطفولة غير الناضجة حتى بلغ الرجولة ألا يعود إلى حرفية الناموس، بل بروض نفسه كرجل على الرياضة الروحية التي هي أفضل من الرياضة الجسدية.

### ماذا يقصد الرسول بالرياضة الجسدية؟

وى البعض أنها التدريب الخاصة بالصوم والوهد الشديد (بغير روح) فإنها قد تنفع الجسد لكنها لا تغيد النفس ما لم توتبط بالروح (الصلاة والحب الخ.) غير أن القديس يوحنا ذهبي الفم وفض هذا الرأي إذ وى أن الرياضة الجسدية هي الألعاب الأولمبية التي كانت منتشوة لدى اليونان. إنها نافعة للجسد إلى حين، أما الرياضة التقوية فتسند النفس والجسد معًا. إنه يقول: إوى البعض أن الرسول يشير هنا إلى الصوم، لكن هذا المعنى غير لائق، فإن الصوم رياضة روحية لا جسدية. لو كان الصوم رياضة جسدية لكان منعشًا للجسد، لكنه يجعله هزيلاً ونحيلاً، لهذا فهو ليس رياضة جسدية المعنى عبدية المعنى المعنى

إذ يتحدث الوسول عن الوياضة التقوية يقول: "صادقة هي الكلمة، ومستحقة كل قبول، لأننا لهذا نتعب ونُعير، لأننا قد ألقينا رجاءنا على الله المين، الذي هو مخلص جميع الناس ولا سيما المؤمنين. أوصِ بهذا وعلم" [9- 11].

ما هي الكلمة الصادقة المستحقة كل قبول؟ الرياضة التقوية الروحية نافعة لكل شيء، لها المواعيد الحاضرة والمستقبلة [8]. تدخل بالمؤمن إلى الرجاء في الله الحيّ، فينال البركات الحاضرة والمستقبلة، أو كما يقول القديس يوحنا ذهبي الفم: [من ينرك في نفسه أنه بلا شر (أي غوت له خطاياه وشروره) يكون له ثمر صالح، فيوح هنا أيضًا أما الشوير فعلى العكس يعاقب هنا، كما يعاقب هناك. إنه يعيش في حالة خوف دائم، لا يقدر أن يتطلع إلى أحدٍ بثقةٍ، يكون دائمًا شاحب الوجه موتعبًا، ومملوءًا قلقًا. أليس هذا هو حال المحتالين واللصوص الذين لا يكتفون بما لديهم؟ أليست هذه هي حياة القتلة والرناة المملوئين بؤسًا هؤلاء الذين يتطلعون إلى الشمس يتشكك؟ لا بل بالحري هي بشاعة ...]

هذا هو عمل الرياضة الروحية الحقة، إنها تبعث في النفس روح الرجاء المؤح، الأمر الذي له انعكاساته حتى على حياتنا الرمنية بجانب إكليلنا السملوي، فنحيا فرحين متهالين حتى وسط الآلام، لا يفرقنا فرح الروح حتى وسط الدهوع. ولعل هذا ما قصده السيد المسيح حين وعدنا في هذا العالم بمئة ضعف وفي الحياة الأخرى بالحياة الأبدية (مت 19: 29؛ مر 10: 30).

يقول الوسول: "لهذا نتعب ونعير"، فإنه يحلو الصليب بكل آلامه وأتعابه وما فيه من مورة وحومان، لأن وسط الضيقات الموايدة تتلذذ النفس بالتغويات الإلهية الفائقة، وخلال شوكة آلام الصليب نتعوف على قرة القيامة عاملة فينا.

هذه الوعود ليست خاصة بفئة دون أخرى كما يدعي الغنوسيون، إنما هي وعود للبشوية كلها. هذا ما يؤكده الوسول في كل رسائله، إذ يقول هنا: "ألقينا رجاءنا على الله الحي الذي هو مخلص الجميع الناس والسيما المؤمنين". إنه مخلص جميع البشر، لكنه الا يستطيع أن يلتمس عمله الخلاصي سوى المؤمنين.

#### 2. وصايا للراعي

بعد أن تحدث عن الوّام الراعي بالجهاد الروحي في حياته الخاصة وكرارته بالإيمان المستقيم الحي، قدم له وصايا تمس جهاده:

أ. " لا يستهن أحد بحداثتك، بل كن قوة للمؤمنين في الكلام، في التصرف، في المحبة، في الروح، في الإيمان، في الطهرة "[12]. إن كان الواعي حديث السن، فلا تصغر نفسه فيه، فإن الشيخ لا يُحسب هكذا بشيبة السن، وإنما باتسامه بالحكمة، ليس فقط خلال المعرفة والوعظوالتعليم، وإنما أيضًا في تدبير الأمور وإعلان الحب أي اتساع القلب ليضم فيه كل نفس، وفي كل حكمة الروح، فلا ينعرف عن الخط الروحي المترن، وفي الإيمان بلا تخوفولا تردد، وفي حياة الطهرة والنقلوة. الوعاية لا تطلب خوة زمن بقدر ما تطلب خوة حياة صادقة وأمينة، معلنة على فم الواعي وفي قلبه وروحه وفي كل تصوفاته الظاهرة والخفية، فيكون مثالاً حيًا لشعب الله.

يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : [مادامت حياتك متونة فإنهم لا يستخفون بحداثتك، بل بالحري يعجبون بك بالأكثر، لهذا يكمل قائلاً: "كن قنوة للمؤمنين في الكلم في التصرف في المحبة في الروح في الإيمان في الطهرة" . لتظهر كمثال للأعمال الصالحة في كل شيء، ولتكن نموذجًا للحياة المسيحية، نموذجًا يُقدم للغير كناموس حي وقاعدة وقياس للحياة الصالحة. هذا ما يليق بالمعلم ...

ب. " إلى أن أجيء أعكف على القراءة والوعظ والتعليم ". يليق بالراعي أن يكون دائم النمو في حياته الداخلية، خلال الرياضة الروحية، ولاسيما حب القراءة والتعلم مع الشوق إلى الوعظ والتعليم بقصد الدخول بكل نفسٍ إلى الخوات الجديدة التي يمرسها المعلم كل يوم. فالراعي يتعلم ويعلم، يتنرب ويبرب الآخرين، ينمو كل يوم فيأتي بثمر في حياته وحياة اخوته ولح لاده الروحيين.

ج. " لا تهمل الموهبة التي فيك المعطاة لك بالنبوة مع وضع أيدي المشيخة Presbytery ". إن كان الله قد وهبنا مواهب فيلزم ألا نطوها بل نعمل بهار ابحين لتقديمها للوب مع ربحها. ورى القديس يوحنا الذهبي الفم أن النبوة هنا تعني التعليم وأن كلمة Presbytery تعني الكهنوت بصفة

<u>[110]</u> عامة، وأن الرسول هنا هرجة الأسقفية لا القسيسية ...

المواهب المعطاة للقديس تيموثاوس هي كلمة الوعظ (النبوة) ومع هرجة الأسقفية الخ. إنها مواهب مجانية مقدمة له من قبل الله، بلا فضل من جانبه، لكنه ملتوم أن يضومها بالعمل والجهاد حتى لا تذبل فيه، فيدان أمام من وهبه إياها.

هنا أيضًا تأكيد لنوال الروجة الكهنوتية بوضع الأيدي، لكن هذه العطية ليست للكوامة، وإنما لحمل المسئولية، إذ يقول الرسول: "اهتم بهذا، كن في هذا العمل دون غوه". يطالبه الرسول بضرورة النمو فيه "بمعنى "كرس كل حياتك وكل طاقاتك وكل مواهبك لحساب هذه الموهبة المجانية. كن في هذا العمل دون غوه". يطالبه الرسول بضرورة النمو الدائم في كل شيء، في المواسة والعبادة والكول والتعليم والتدبير والإرشاد الروحي. أي يكون النمو في كل جانب من جوانب الوعاية بغير تطوف، إذ يقول الرسول: "لكي يكون تقدمك ظاهرًا في شيء "كما يقول: " لاحظ نفسك والتعليم وداوم على ذلك، لأنك إن فعلت هذا تخلص نفسك والذين يسمعونك" يقول الرسول: "لكي يكون تقدمك ظاهرًا في شيء "كما يقول: " لاحظ نفسك والتعليم وداوم على ذلك، لأنك إن فعلت هذا تخلص نفسك والذين يسمعونك" المسئولياته الروحية لا تقوم على حساب مسئولياته الرعوية، ولا الأخوة على حساب الأولى، إنما يعمل في حياته الخاصة وفي عمله الرعوي بكونهما عملاً واحدًا متكاملاً ومتناسقًا!



### الأصحاح الخامس

#### العلاقات الكنسية

بعد أن قدم الرسول لتلميذه وصايا تخص حياته الروحية وعمله الرعوي بكونهما عملاً واحدًا متكاملاً، أوضح له الخطوط العريضة في طريقة التعامل مع الرعية:

1. توجيه كل فئة 1 – ٢.

2 . إكرام الأرمل ٣ – ١٦.

3. الاهتمام بالكهنة ١٧ – ١٨.

4. أسلوب التوبيخ ١٩ - ٢١.

عدم التعجل في السيامات

6. وصية خاصة بصحته

7. الخطايا الواضحة والخفية ٢٤ - ٢٥.

## 1. توجيه كل فئة

" لا ترجر شيخًا بل عظه كأب،

والأحداث كإخوة،

والعجائز كأمهات،

والحدثات كأخوات بكل طهزة" [١-٢].

كأن الوسول يعلن للوعاة أنه يجب عليهم أن يكونوا حكماء في معاملتهم مع كل فئة وكل فرد من أؤاد الوعية، يعوفون كيف يكسبون الكل رجالاً ونساءً، شيوخًا وأطفالاً الخ. حتى لا ينحوف أحدهم عن حظوة السيد المسيح. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم: [يختلط الكاهن بالمتزوجين الذين لهم أطفال وخدم، كما يختلط بالأغنياء وأصاحب العواكز العامة ونوي النفوذ... لهذا وجب أن يكون إنسانًا يعوف كيف يعامل الكل (many sides) الذين لهم أطفال وخدم، كما يختلط بالأغنياء وأصاحب العواكز العامة ونوي النفوذ... يعوف كيف يتلاءم مع كل واحد حتى يوبحه، حسبما تقتضي الظروف. فيكون رحيمًا وحارمًا، لأنه يستحيل عليه أن يعامل كل الذين تحت إشوافه بمعاملة واحدة. كالطبيب الذي ليس له أن يستخدم علاجًا واحدًا لكل

ولا يقف الحنو عند الشوخ والعجائز، وإنما يمتد إلى معاملة الراعي للأحداث والحدثات، إذ يقول: " والأحداث كإخوة... والحدثات كأخوات بكل طهرة حتى طهرة ". بدون الحب لا يقدر الراعي أن يدخل إلى قلوب الأحداث والحدثات. لكن يجب عليه في معالجته لأخطاء الحدثات أن يلتوم بروح الطهرة حتى لا يتعثر ولا يعثر أحدًا، لئلا فيما هو يصلحهن يفقد طهرته أو يعثر الآخرين حتى وإن كان تصوفه صافرًا عن بساطة قلب. يقول القديس يوحنا الذهبي الفه: [ التعامل مع الحدثات يسبب دائمًا شكوكًا، ومع هذا لا يقدر الأسقف أن يتجنب التعامل معهن باستعوار، لذا يلزم أن يكون مثل هذا الالتصاق بكل طهرة [ [ 113] ]

في اختصار نقول أن الراعي في علاقته بشعب الله يلزمه أن يعرف كيف يتعامل مع كل فئة، بل مع كل شخص بروح الحب المملوءةرقةً وحنوًا، لكن دون مجاملة أو مداهنة على حساب خلاص نفسه أو خلاص أنفسهم، يسلك بروح الحكمة والطهلرة حتى لا يتعثر ولا يُعثر أحدًا.

## 2. إكوام الأمل

في معالجة السيد المسيح لمشكلة الألم في حياة الناس، لم يأتِ لين عالم كانت قبلها بإادته عنا ليحوّل مجراها ومفهومها. بعد أن كانت الآلام ثوة غضب الله، وبصمة من بصمات عصياننا عليه، صل ت في المسيح يسوع علامة حب إلهي فائق، وطاعة حتى الموت موت الصليب. وذبيحة شكر مقدمة من الابن الوحيد. بهذا انفتح طريق الألم لنا بمفهوم جديد خلال إعلان حبنا وطاعتنا لشكرنا للآب في ابنه. هكذا أيضًا في حالة الوّمل، فإن الكنيسة لم تخرج الأوامل عن حالة وملهن بتشجيعهن على الزواج لزع الألم عنهم، وإنما رفعت مفهوم "الوّمل"، لتكون ليس بحالة بؤس وحزن، وإنما حالة عمل روحي في الكنيسة. صلحت الأوامل تمثل طغمة معينة لها كرامتها وعملها الإيجابي في الكنيسة. فلا تعيش الأوامل كفئة منكوبة تتلمس عطف الجميع ووّفقهم، فيسلكن منكسوات القلب، لا بل هن فئة تحتل الصف الثالث بعدرجال الكهنوت والمتبثلين، لهن عملهن العظيم ورسالتهن في الكنيسة. بهذا توفع روحهن المعنوية وتتنفع الكنيسة عامة بهن وبخدمتهن. هذا ما نلمسه بوضوح في الوسالة التي وجهها القديس يوحنا الذهبي الفم إلى شابة أملة، كان زوجها أوشك أن ينال وظيفة والي مقاطعة فكتب ليواسيها في مصابها الفادح، بل بالحري ليدفعها للعمل في كرم الوب العليسة الأولى خاصة آباء الوسول بولس قد أطال الحديث عن "الأوامل" ربما أكثر من أي فئة أخرى، معطيًا إياهن اهتماما خاصًا، ويظهر مدى اهتمام الكنيسة الأولى خاصة آباء مرسة اسكندية بهن في كتاباتها عنهن.

يقول الرسول: " أكرم الأرامل اللواتي هن بالحقيقة أرامل" [3]. كأنه يميز بين من هي بالحقيقة أرملة، ومن هي ليست بالحقيقة أرملة. بمعنى

آخر يميز بين من هي أرملة في طغمة الأرامل العاملات في الكنيسة، والأرامل اللواتي تعولهن الكنيسة.

فمن جهة إعالة الكنيسة الأرامل يقول الرسول: " ولكن إن كانت أرملة لها أو لاد أو حفدة، فليتعلموا أولاً أن يوقروا أهل بيتهم، ويوفوا والديهم المكافأة، لأن هذا صالح ومقبول لدى الله [٤].

يطالب الرسول المؤمن أبسط القواعد الإنسانية، وهي إن قرملت أمه أو جدته يلقرم المؤمن بإعالتها، إن كانت هي خدمته في طفولته وصبوته دون أن تنتظر المغراء، فإن أصابها عوز بسبب قرملها وجب عليه الاهتمام بها. هكذا تلقرم العائلات القانوة بسد احتياجات أراملها حتى نتفوغ الكنيسة كهنة وشعبًا لسد احتياجات الأرامل المحتاجات.

في العهد القديم وفض الله عبادة المؤمنين إن خلت من أعمال المحبة والرحمة، مطالبًا إياهم الاهتمام بالأرملة، إذ يقول: "تعلموا فعل الخير: اطلبوا الحق، انصفوا المظلوم، اقضوا لليتيم، حاموا عن الأرملة" (إش ١: ١٧). وفي القون الثاني الميلادي كتب القديس أغناطيوس أسقف أنطاكية إلى أخيه القديس بوليكربوس : [يجب على الكهنة أن يكونوار حومين أخيه القديس بوليكربوس : [يجب على الكهنة أن يكونوار حومين متوفقين بالكل، لا يعطون ظهرهم لمن ضلوا، يهتمون بالموضى، ولا يتجاهلون الأرامل أو اليتامي الفقواء [116] اويتحدث القديس يوستين في ذات القون عن مساعدة الأيتام والأرامل كفيء لا يتنوأ من العبادة الإفخرستية الأسبوعية، حيث يقدم المؤمنون عطاياهم ويقوم رئيس الجماعة المقدسة بتوزيعها [117] . ويقول هرماس أيضًا في ذات القون أن المؤمن إن يصوم يدفع ثمن غذاء يومه لأرملة أو يتيم أو أي إنسان محتاج . كأن الاهتمام باحتياجات الأرامل تشغل قلب كل مؤمن سواء كان أسقفًا أو كاهنًا أو من الشعب، كفيء لا يتنوأ من سلوكه المسيحي وعبادته الأسبوعية الجماعية وعباده الخفية.

هكذا اهتمت الكنيسة باحتياجات الأرامل منذ انطلاقها، وقد وضع الرسول بولس الشروط اللارمة في الأرملة لكي تعولها الكنيسة، إذ يقول:

" ولكن التي هي بالحقيقة أرملة ووحيدة فقد ألقت رجاءها على الله وهي تواظب على الطلبات والصلوات ليلاً ونهرًا، وأما المتنعمة فقد ماتت وهي حية" [ ٥- ٦].

### لقد اشترط الرسول فيها:

- أ. أن تكون بالحقيقة أرملة ووحيدة، أي فقدت رجلها وليس لها أو لاد أو حفدة قادرون على إعالتها.
- ب. ألقت رجاءها على الله الحي، أي إن كانت قد فقدت كل من يعولها لكنها وضعت رجاءها فيمن هو بالحق قادر أن يعول. إنها تجدر احتها في الله نفسه، الذي لا يتركها وحيدة! مثل هذه تحتضنها الكنيسة لتجد أيضًا في المؤمنين، كهنة وشعبًا، أحباء لها يقدمون لها كلراحة ممكنة، فتقبل محبتهم كما من الله نفسه.
- ج. و اظب على الطلبات والصلوات ليلاً ونهلًا. إنها لم تختر الحياة الرمنية كسر بهجتها لكنها دائمة الاتصال بعريسها، تسأله طلباتها وتدخل معه في صلوات بلا انقطاع.
- د. لا تعيش حياة مترفة مدللة : وأما المتنعمة فقد ماتت وهي حية". هذا هو حال النفس التي تفقد عريسها المسيح وتعيش مترملة تسأل التتعم بالرّ منيات لتشبع واغ قلبها. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : [الإنسان الذي يعيش في لذة ميت وهو حي. إنه يعيش من أجل بطنه، ولا يحيا لبقية أحاسيسه (المقدسة). فهو لا ينظر ما كان ينبغي أن ينظره، ولا يسمع ما كان يجب أن يسمعه، ولا ينطق بما يلزم أن يتكلم به، ولا يتمم أعمال الأحياء... إيدا الله المبتاء المبتاء مبت!

" فاوص بهذا لكي يكن بلا لوم" [7]. يعلق القديس يوحنا الذهبي الفم على هذه العبارة الرسولية: [لا يُتوك الأمر الاختيار هن. أوص، كما يقول،

الموقف الخاص وعاية الأرامل ليعلن الوّام المؤمن ليس فقط نحو والدته أو جدته الأرملة، وإنما نحو كل عضو في الكنيسة المقدسة في عوز، خاصة أسوته. سمة المسيحي الحقيقي هو الحب بلا حدود، والاعتتاء بالغير، فكم بالحري نحو خاصته وأهل بيته؟ جاء في سفر إشعياء: "لا تتغاضى عن لحمك"

(٥٨: ٧). ويعلق ا**لقديس يوحنا الذهبي الفم**: [الاعتناء الذي يتكلم عنه جامع يخص النفس والجسد، أي الاعتناء بالاثنين معًا . ] كما يقول: [من لا

يعتني بعائلته يعتدي على شريعة الله وعلى ناموس الطبيعة... ليس الإيمان مجرد اعقاف بعقيدة، وإنما هو تتميم الأعمال اللائقة بالإيمان ... الله الإيمان مجرد اعقاف بعقيدة، وإنما هو تتميم الأعمال اللائقة بالإيمان ... الله لاحظ القديس يوحنا الذهبي القم أن بعض المؤمنين يهتمون وعاية الآخرين جسديًا أو روحيًا بينما يتجاهلون احتياجات عائلاتهم، هذا إيكشف عن دافع خدمتهم للغير أنها ليست عن محبة أو لطف قلبي وإنما عن حب الظهور. فلو كانت خدمتهم نابعة من أعماق قلبية محبة لما تجاهلوا بيتهم حيث لا واهم أحد ليشكوهم ويمدحهم.

وى القديس أغسطينوس في الأرملة الوحيدة التي ألقت رجاءها على الله وهي تواظب على الطلبات والصلوات ليلاً ونهلاً وتسلك بغير توف احتلى النفس البشوية المتوملة كمن هي بلارجل يعينها. إذ يقول: إكل نفس تترك أنها مجردة عن عون إلاً الله وحده فهي متوملة... ما الذي يجعلها أرملة؟ إلواكها أنه ليس لها عون من مصدر آخر غير الله وحده. ليس لها زوج، ولا تنتفخ بحمايته لها، لذلك تبدو الأرامل مهجورات لكن معونتهن أعظم. الكنيسة ككل هي أرملة واحدة، سواء كانوارجالاً أو نساء، متووجين ومتووجات، الكنيسة ككل أرملة واحدة مهجورة في هذا العالم! إن شعرت بهذا وعوفت حقيقة توملها عندئذ يكون العون بين يديها حاضواً الديها ...

بعد الحديث عن إعالة الأامل تحدث الرسول عن "فئة الأامل"، قائلاً: " لتكتتب أملة إن لم يكن عوها أقل من ستين سنة، اهرأة رجل واحد، مشهودًا لها في أعمال صالحة إن لم تكن قد ربت الأولاد، أضافت الغرباء، غسلت أرجل القديسين، ساعدت المتضايقين، اتبعت كل عملٍ صالح[9-1].

يقول Roger Gryson في كتابه عن "خدمة العوأة في الكنيسة الأولى [124] أكثر من موة وضع الاسكنوانيون الأرامل في نفس القوائم مع الأساقفة والكهنة والشمامسة، مثال ذلك إكليمنضس السكنوي حيث يعلن أن "وصايا بلا حصر كهذه قد كتبت في الكتاب المقدس توجه إلى أشخاص مختلين، البعض للكهنة، والأخرى للأساقفة، كما للشمامسة وللأرامل [125] ". هذا لا يعني أن الأرامل يمثلن خرءً من الكهنوت، لكنهن يمثلن نصيبًا من التنظيم الكنسي، لهن عملهن الخاص، خاصة الصلاة. وقد أفرد كثير من الآباء مقالات خاصة عن "القومل".

وقد حدد الرسول الشروط السابقة [٩-١٠] لاكتتاب الأرملة في الكنيسة. ويعلق ا**لقديس يوحنا الذهبي الفم** على هذه السمات بقوله: "يا للغرابة! أي دقة يتطلبها في الأرامل، فإنها تكون ذات السمات المطلوبة في الأسقف .]

#### وفيما يلى السمات:

أ. ألا يقل عوها عن الستين عامًا، كأرملة يهتم الرسول بسنها حتى لا يتعثر أحد بتنقلاتها بين بيوت الفقواء والموضي لخدمتهم، وأيضًا وافقتهن للأسقف أو الكاهن عند زيارة بعض البيوت لخدمة النساء أو الفتيات، أو عند عماد الفتيات. إنهن سند قوي في خدمة النساء. وفي حديث القديس يوحنا الذهبي الفم لأرملة شابة يعلق على العبارة الرسولية التي بين أيدينا، قائلاً: [عندما نظم (الرسول) موضوع الأساقفة لم يحدد لهن السن، أما هنا فحدد السن، لماذا؟ ليس لأن الترمل أعظم من الكهنوت، إنما لأن للأرامل أعمال خطوة... فهن محاصوات بأعمال متفوعة، عامة وخاصة. وكما أن

- المدينة غير الحصينة تكون نهبًا لمن يريد أن يسلبها، هكذا الشابة الأرملة، يترقبها كثيرون حولها، ليس فقط الذين وغبون في نهب أموالها، وإنما الواغبون في إفساد عفتها أيضًا ...]
- ب. اهرأة رجل واحد، فلا يكون قد سبق لها أكثر من زواج، بهذا تحمل سمة من سمات الأسقف والشماس. وكأن الكنيسة لا تستريح في خدامها أو العاملين فيها أن يكونوا غير أعفاء أو حتى سبق زواجهم أكثر من هوة.
- ج. لها شهادة أنها تمرس الأعمال الصالحة، أي مشهود لها أن تكون بلا لوم كما قيل عن الأسقف. يقول القديس أمبروسيوس: [ليس فقط طهرة الجسد وحدها هو هدف الأرملة القوي، وإنما ممرستها للفضيلة على نطاق عظيم وبفيض .] كما يقول: [ليس بلا سبب يجب أن يكن بلا لوم، هؤلاء اللواتي إذ برتبطن بالأعمال الفاضلة تكون لهن كوامة عظيمة حتى أن الأساقفة يكرمهن. ليس كبر السن وحده يجعل منها أرملة وإنما استحقاقها كأرملة .]
- د. ربت و لادها حسنًا، فإذ تتسلم رعاية الفواء والعرضى، يجب أن تكون قد نجحت فيما كان بين يديها، أي توبية و لادها، فتؤتمن على الغرباء.
- ه. إضافة الغرباء: يقول القديس يوحنا الذهبي الفم: [لاحظ أنه يتحدث عن إضافة الغرباء هنا ليس كمجرد استقبال لطيف لهم، وإنما التقدم إليهم بغوة ونشاط واستعداد كمن يستقبل المسيح نفسه. يليق بالأرامل أن يحققن ذلك بأنفسهن ولا يعهدن بخدمة الغرباء لخادماتهن. يقول المسيح: "إن كنت وأنا السيد المعلم قد غسلت أرجلكم، فأنتم يجب عليكم أن يغسل بعضكم أرجل بعض" (يو ١٤: ١٤)... إن كنتن تستقبلن الغريب كأنه المسيح، فلا تخجلن فإنكن تكن في مجدٍ، وإن كنتن لا تستقبلن هكذا المسيح فلا تقبلوه بالموة ...
- و. غسلت أقدام القديسين: يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : [من هم هؤلاء القديسين؟ القديسون الذين في ضيقة وليس كل القديسين. يوجد قديسون يهتم بهم كثيرون مثل هؤلاء لا تفتقدهم إذ هم في وسع، إنما يجب أن تهتم بمن هم في ضيقة، غير المعروفين، أو يعرفهم قليلون. إنه يقول: "بما أنكم فعلتموه بأحد إخوتي هؤلاء الأصاغر فبي فعلتم" (مت ٢٥: ٤٠)
- و رفض العلامة أوريجينوس التفسير الحرفي لغسل أقدام القديسين، قائلاً بأن غسل الأقدام إنما هو عمل العبيد والخدم، لا يعنيه الرسول حرفيًا، [132] إنما يعني تطهير النفس بالكلمات اللائقة . كما يقول: [تستحق ولاء الأرامل أن يُكومن في الكنيسة، ولاء اللواتي يغسلن أقدام القديسين خلال
- التعليم الروحي، لا أقصد بالقديسين الرجال بل النساء، "إذ لا أسمح للعرأة أن تعلم أو يكون لها تسلط على الرجل" (١ تي ٢: ١٢). إنه بريد من النساء أن يعلمن ما هو صالح بمعنى أنهن يلقن الحدثات العفة دون الأحداث... إنهن يبربن الحدثات على العفة ومحبة رجالهن وؤلادهن
- من هذا النص نكتشف أن الأرامل في القرن الثاني كن بكنيسة الإسكنسرية يقمن بعمل تعليمي بين الحدثات دون الشبان، يعربن إياهن على الحياة التقوية والحياة الروحية المملوءة حبًا، والسلوك الأسوي المسيحي.
- ز. في اختصار يقول الرسول: "اتبعت كل عمل صالح"، وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم [إن الأرملة يلزمها أن تتمم كل عمل صالحوإن لم تستطع فلتساهم فيه]، كما يقول: [هكذا يتطلب الرسول التدقيق في الأرامل أكثر مما يتطلبه في العذل، يتطلب فيهن أن يكن أكثر دقة وأعظم ضيلة [134].]

أخرًا يحذر الوسول بولس من اكتتاب الأرامل الحدثات بقوله: " أما الأرامل الحدثات فرفضهن، لأنهن متى بطرن على المسيح بردن أن يتزوجن، ولهن دينونة لأنهن برفضن الإيمان الأول" [11-١٦]. يخشى الوسول من العوّة التي تصدر عن الأرامل الحدثات لئلا يبطون على المسيح، أي بعد قبولهن حالة القومل كحالة زواج مع السيد المسيح روحيًا، يعدن فيردن الزواج، فينقضن عهدهن من جهة تكريس كل وقتهن وطاقاتهن لخدمة الله ولي ولي ولي المنافضل لهن أن ولي ولي المنافضل لهن أن المنافذ المنافذ

ينزوجن قبل أن يكتتبن في قوائم الأرامل ليعملن في الكرم ثم برجعن عن حياتهن المقدسة.

مثل ولاء الحدثات، إذ يتركن عيس نفوسهن يدخلن في حالة من البطالة، إذ يقول الرسول: "ومع ذلك أيضًا يتعلمن أن يكن بطالات يطفن في البيوت، ولسن بطالات فقط، بل مهذرات أيضًا وفضوليات يتكلمن بما لا يجب. فأريد أن الحدثات يتزوجن ويلدن الأولاد ويدبرن البيوت لا يعطين علة للمقاوم من أجل الشتم. فإن بعضهن قد انحرفن وراء الشيطان" [17-1]. ويعلق القديس يوحنا الذهبي الفم على ذلك بقوله: [البطالة هي معلم كل خطية.] فالله لا يهان بزواج الأرامل وانجابهن أولادًا، إنما يهان ببطالتهن الروحية وفراغهن الداخلي، فلا يرضين الله بسلوكهن. الزواج ليس ممنوعًا، بل هو حصن للأرامل والحدثات حتى لا يترك مجالاً للمقاوم أن يغلبهن.

هكذا يكشف الرسول عن كرامة الأرامل كوائس للسيد المسيح، وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم: [يقوله هذا جعلنا نفهم أن اللواتي فقدن رجالهن هن عوائس المسيح بدلاً من رجالهن ... هذا أنت ترين أن كرامة عظيمة تُمنح للأرامل! هذا في العهد الجديد حيث أضاء نور البتولية أيضًا

يختم الرسول حديثه عن الأرامل بتأكيد الترام العائلات بأراملهم: " إن كان لمؤمن أو مؤمنة أرامل فليساعدهن، ولا يثقل على الكنيسة، لكي تساعد هي اللواتي بالحقيقة أرامل" [ ١٦ ]. نفهم من هذه العبارة بأن الكنيسة تلترم أن تدبر الأمور المادية وتنظمها، لتعطي من في عوز وليس لهم من يعولهم، بينما تترك أمور المحتاجين ولهم من يعولهم في أيدي القانوين من أو لادهم أو أحفادهم الخ. التنظيم لا ينتافي مع الروحانية، وكما يقول القديس أغسطينوس : [كان للرب صندوقًا (يو ١٣: ٢٦-٣١ ) يحتفظ فيه بتقدمات المؤمنين ليستخدمه في ضرورياته وضروريات من هم في عوز ... فلا نفهم وصيته الخاصة بعدم الاهتمام بالغد (مت ٦: ٤٣) بمعنى إلاً يكون لقديسيه مالاً، وإنما لا يخدم الله بهدف كهذا [ 136]

## 3. الاهتمام بالكهنة

والما الشوخ المدبرون حسنًا، فليحسوا أهلاً لكامة مضاعفة،

والسيما الذين يتعبون في الكلمة والتعليم،

لأن الكتاب يقول: لا تكم ثورًا داسًا،

والفاعل يستحق أجرته" [ ١٧-١٨].

لا يتحدث الوسول هنا عن الكوامة بمعنى تمجيد الخدام، وإنما الوّام الكنيسة بسد احتياجاتهم المادية حتى يتؤغوا للكورة بالكلمة والتعليم. وي القديس يوحنا الذهبي القم أن الوسول هنا يحث الكهنة لا لنوال الأجرة، وإنما للتوغ للعمل دون لرتباك من جهة ضروريات الحياة. من يعيش في كسلٍ وقولٍ لا يستحق الكوامة ما لم يصر كالثور الدلس الذي يحمل النير بالوغم من الحر، ووجود الأشواك دون توقف، حتى يُحمل المحصول إلى [137]

إن كان الكهنة يدبرون شئون المؤمنين الروحية لأجل خلاصهم فإنهم لا يحرمون من نوالهم نصيبًا مضاعفًا من الأمور الزمنية، لا ليعيشوا في توفّ، في حياة رئستواطية، إنما لكي يستطيعوا خلال الفيض مما لديهم أن يقدموا للمحتاجين. الكاهن كصاحب تدبير لا تخاف عليه من المكافأة المضاعفة، لأنها تعجز عن أن تسحبه نحو الأرضيات، وذلك كما أعطى الله أبانا إواهيم خوات متكاثرة، فكان إواهيم بزداد في سخائه وشكوه لله وعفته عن الأمور الزمنية. هذا من جانب الكنيسة والمؤمنين، أما من جانب الكاهن نفسه، فيلزمه أن يخاف على نفسه من النصيب المضاعف، لئلا يبتلعه حب العالم وسط خدمته، وتلهيه محبة الناس وكرمهم عن بذله وعطائه في المسيح يسو عربنا.

# 4. أسلوب التوبيخ

" لا تقبل شكاية على شيخ إلاً على شاهدين أو ثلاثة شهود" [19]. هذه الوصية ليست بجديدة، فقد أثرمت الشويعة الموسوية عدم إدانة إنسان بدون شهادة شاهدين أو ثلاثة شهود. وكأن الوصية إنما جاءت لتؤكد الوصية القديمة خاصة بالنسبة للشوخ، والكلمة اليونانية لـ "شيخ" تعني "الكاهن الشيخ" غير أن القديس يوحنا الذهبي القم وى أن الوسول لا يقصد هنا الوظيفة إنما كبر السن. فلا يليق بنا أن نتسوع في تصديق اتهام كبار السن في لتكاب أية خطية. ولعل هذه الوصية قدر كرت على كبار السن لأنهم متى جرحوا باتهام ما حتى وإن ثبتت واءتهم تبقى نفوسهم مجروحة زمانًا طويلاً بعكس صغار السن.

يكمل الرسول: " الذين يخطئون وبخهم أمام الجميع، لكي يكون عند الباقين خوف" [20]. لعله كان يتحدث عن الكهنة والشوخ لذلك أمر بعدم التسوع في الحكم، لكن إن ثبت عليهم شيء وكان له خطورته على إيمان الشعب لذا وجب توبيخهم علنًا حفظًا على سلامة إيمان الكنيسة.

ولما كان لهذا الأمر حساسيته الشديدة وخطورته الفادحة، لهذا يشهد عليه الله الآب والابن الوحيد يسوع المسيح والملائكة القديسين ألا يتصوف في هذه الأمور متأثرًا بنوافع شخصية لتحقيق أهواء في نفسه أو بمحاباة، إذ يقول: " أناشدك أمام الله والرب يسوع المسيح والملائكة المختارين، أن تحفظ هذا بدون غرض، ولا تعمل شيئًا بمحاباة "[21].

إن أخطر ما يمكن أن يحدث في الكنيسة أن تتم محاكمات أو إدانة بنوافع شخصية خفية تحت ستار الحق، الأمر الذي يؤع نعمة الله ويشق الكنيسة ويقسمها. لعل التريخ قد قدم لنا أمثلة ولو قليلة جدًا - كيف حملت بعض المحاكمات الكنسية نوافع خفية على خلاف ما تظهر في الخل ج فقدمت لنا موارة!

### 5. عدم التعجل في السيامات

"لا تضع يدًا على أحد بالعجلة،

ولا تشترك في خطايا الآخرين.

احفظ نفسك طاهرًا" [ ٢2].

بعد أن تحدث عن التدقيق الشديد في محاكمة الكهنة، وعدم التسوع فيها، وبحث نوافعها الخفية يحدثنا هنا عن سيامة الكهنة بكل هرجاتهم بوضع اليد (أع ٦: ٦) ألا تتم بعجلة حتى لا يشترك معهم في خطاياهم، مقدمًا حسابًا عنهم أمام الله. يليق بنا عدم التسوع في اختيار الكاهن، حتى لا يُسام وعندئذ نلومه على أخطائه.

حديث الوسول بولس موجه للقديس تيموثلوس كأسقف، لكنه مقدم لكل من يساهم في اختيار رجال الكهنوت. يوبخنا ا**لقديس چيروم** بقوله: [في هذه الأيام كثيرون يبنون كنائس، حوائطها وعمدها منرخام غالٍ، سُقفها متألقة بالذهب، مذابحها محلاة بالجواهر، أما بالنسبة لاختيار خدام المسيح فلا يعطون اهتماما [138].

بربط الوسول بين عدم التسوع في وضع اليد وحفظ حياته طاهرًا، وكأنه باشتراكه في اختيار كهنة طاهرين في كل شيء يشترك معهم في طهلرتهم، وإلا فإن كل شر أو شبه شر برتكبونه يدينه هو، فيُحسب في عيني الله كمن هو غير طاهر.

### 6. وصية خاصة بصحته

" لا تكن فيما بعد شراب ماء،

بل استعمل خمرًا قليلاً من أجل معدتك وأسقامك الكثيرة" [23].

أظهر الوسول أبوة حانية نحو تلميذه، فألزمه ألا يشوب بعد ماءً، بل يستعمل القليل من الخمر كنواء لمعدته وأمراضه الأخرى. حقًا يظهر الوسول بولس كإنسانٍ متسع القلب، لا يُستعبد للحرفية القاتلة. عندما يجد إنسانًا يتعثر بسبب أكله اللحم المستخدم كذبائح وثنية يحرم نفسه من اللحم، قائلاً: "حسن أن لا تأكل لحمًا ولا تشوب خعرًا ولا شيئًا يصطدم به أخوك أو يعثر أو يضعف" (رو ١٤: ٢١)، وعندما يجد أسققًا يمتنع عن الخمر نهائيًا بالرغم من حاجته إلى استخدام القليل منه لظروفه الصحية يلزمه بالشوب.

يتساءل القديس يوحنا الذهبي الفم: لماذا لم يشفه الرسول من أبواض معدته بدلاً من السماح له بشوب القليل من الخمر؟ وجاءت الإجابة: [لكي إذا مار أينا عظماء وفضلاء مصابين بالضيقات لا نعترض، فإن هذه بالنسبة لهم افتقاد مفيد. إن كان بولس قد رُسل إليه ملاك الشيطان حتى لا يفتخر فوق القياس ( ٢كو ١٢: ١١ ) فبالأكثر يليق أن يصاب تيموثاوس بالضعف. لقد كانت المعجزات التي فعلها كافية أن تسقطه في الكوياء لاذا توك الخضوع لعمل الدواء (دون الشفاء المعجزي) حتى يتواضع، وحتى لا يتعثر الغير إذ يتعلمون أن الذين يقومون بأعمال عظيمة هم أناس يشركونهم طبيعتهم الضعيفة الضعيفة الشخصى.

#### 7. الخطايا الواضحة والخفية

"خطايا بعض الناس واضحة تتقدم إلى القضاء،

وأما البعض فتتبعهم.

كذلك أيضًا الأعمال الصالحة واضحة

والتي هي خلاف ذلك لا يمكن أن تُخفي" [٢٤: ٢٥].

إذ كان يتحدث عن السيامات يعلن الرسول هنا أن بعض الخطايا واضحة وأيضًا الأعمال الصالحة، وبعض الخطايا خفية وأيضًا الأعمال الصالحة. وكأن الرسول يؤكد لتلميذه الوّامه بعدم السيامة لمن كانت خطاياه ظاهرة تتقدمه للحكم الكنسي حيث تفحص الكنيسة من يُرشحون للعمل الكهنوتي. لا يقف الأمر عند عدم وجود خطايا ظاهرة، وإنما يلزم أن تركيهم أعمالهم الصالحة. حقًا يوجد من يظهرون غير ما يبطنون، فأعمالهم الحقيقية مخفية، لذا كثرًا ما نخطيء في الاختيار. لذا نحتاج في السيامات إلى تدخل الله نفسه فاحص القلوب والكلى. ما أحوجنا إلى الصلاة مع التقديس حتى يختار اللهرعاة قلوبهم مثل قلبه!



# الأصحاح السادس

#### العلاقات الاجتماعية

بعد أن تحدث عن التنظيمات الكنسية موضحًا علاقة الراعي بفئات الشعب من شوخ وأحداث وعجائز، ومسئولية الكنيسة نحو الأرامل والكهنة، وسيامة الخ. يقدم لنا الرسول صور حية عن العلاقات الاجتماعية خاصة بين العبيد والسادة في الرب.

1. وصايا للعبيد 1 - ٢

2. الاهتمام بالجانب العملى ٢ - ٥.

3. توجهيات للأغنياء ٦ - ١٩ - ١٩

4. وصية ختامية ٢٠ – ٢٢.

#### 1. وصايا للعبيد

يقدم الرسول الخطوط العريضة لتلميذه في توجيهاته للعبيد كما للسادة الأغنياء لكي تكون خدمته عملية ومثعرة، بعيدة عن المماحكات الكلامية الباطلة. " جميع الذين هم عبيد تحت نير، فليحسبوا سادتهم مستحقين كل إكرام، لئلا يُفتري على اسم الله وتعليمه" [1].

اهتم الرسول في كتاباته بالعبيد الذين قبلوا الإيمان المسيحي، مقدمًا لهم وصايا يلقرمون بها كما قدم للسادة المسيحيين وصايا تجاه العبيد. إن كان الرسول لم يقم بثورة علنية ضد نظام العبيد، لكنه بالحب والإيمان كان يهدم النظام من جنوه. لقد رفع من معنوية العبد، وقدم له رسالة إيمانية خلال حياته التقوية حتى تجاه سيده القاسى.

يوجه الرسول حديثه إلى العبيد الذين هم "تحت النير"، وكأنه يعلن لهم أنه يتحدث معهم كمن يشعر بآلامهم وأثقالهم، ويبرك أنهم تحت نير، يتحدث خلال الواقع العملي لا الفكر الفلسفي النظري. حقًا ليس في مقوره أن يرفع عنهم هذا النير، لكنه إذ يقدم لهم إمكانية الحياة الجديدة في المسيح يسوع يرفع نفوسهم فوق كل ما هو مادي أو نفسي. فلا يتطلع العبد إلى نفسه وهو تحت نير العبودية كمن هو في مذلة وهراة، لكنه إذ يحمل فيه " المسيح يسوع " يرتفع بقلبه وفكره وأحاسيسه فوق النير، ليعلن الحق الإنجيلي لسيده العنيف، لا خلال المماحكات الكلامية، ولا العنف، وإنما خلال الحياة الإنجيلية وسلوكه الإيماني المملوء حبًا. فيأسر سيده بالحب، ويجتذبه بالحياة العملية. بهذا يعيش العبد في طاعة لسيده العنيف، لا عن خوف أو قسر، إنما خلال إيمانه بالله في المسيح يسوع ربنا. وقد كشف لنا التاريخ عن عبيدٍ كثيرين استطاع أن يجتذبوا سادتهم إلى الإيمان، بل وخوج من السادة أنفسهم من ثار على هذا النظام الجائر.

بهذا المنظار الروحي برفع الرسول الإنسان فوق كل الظروف المحيطة به، فيحقق غايته حتى وإن كان عبدًا لسبدٍ عنيفٍ. في هذا يقول القديس : [مع أن يوسف جاء عن أسوة البطركة الشوفاء لكنه لم يخجل من عبوديته الوضيعة، بل زينها بخدمته الحاضوة، وجعلها مجيدة بفضائله. لقد عوف كيف يتواضع، ذلك الذي صار سلعة في يدي المشتري والبائع، ودعاهما "سيدي". أنظر إلى تواضعه وهو يقول: "هوذا سيدي لا يعوف معي ما في البيت، وكل ما له قد دفعه إلى يدي، ليس هو في هذا البيت أعظم مني، ولم يمسك عني شيئًا غيرك لأنك امرأته، فكيف أصنع هذا الشر العظيم وأخطىء إلى الله؟" (تك ٣٩: ٨-٩). كلماته مملوءة تواضعًا وعفة، مملوءة تواضعًا، إذ كان مطيعًا لسيده بروحٍ كريمة يعترف بجميله، ومملوءة عفة، إذ حسبها خطية مرعبة أن يتدنس بجريمة عظيمة كهذه

لقدرفع السيد المسيح روح العبيد، فإنه وهو ابن الله الكلمة جذب إليه البشوية لا بالكشف عن أمجاده الإلهية، وإنما بقبوله "العبودية". فجاء يغسل الأقدام بيديه كعبدٍ والقلوب بدمه الطاهر! لهذا لم يستنكف الوسول بولس أن يعلن أنه قد استعبد نفسه لكثيرين، حتى بوفعهم من حالة العبودية للخطية إلى البؤة الحرة لله! إذن في حبنا للغير لا نستتكف من خدمهتم، بل بكل فرح نستعبد أنفسنا لهم في المسيح يسوع، نحبهم ونطيعهم ونخضع لهم في الوب، حتى نأسر عنفهم وقسوتهم وندخل بهم إلى حرية الحب الإلهي.

هذا بالنسبة للعبيد في علاقتهم بسادتهم غير المؤمنين أو المرؤوسين في معاملاتهم مع الرؤساء العنفاء، فما هو موقفهم مع المؤمنين اللطفاء؟ يقول الرسول: " والذين لهم سادة مؤمنون لا يستهينوا بهم لأنهم إخرة، بل ليخدموهم أكثر، لأن الذين يتشلكون في الفائدة هم مؤمنون ومحبون، علم وعظ بهذا" [2].

إن كان العبد المؤمن يخضع بالطاعة للسيد غير المؤمن من أجل تمجيد الله وإعلان إنجيله حتى لا يجدف على الله، فإنه ملوّم أيضًا بالخضوع للسيد المؤمن من أجل الأخوة والحب. حقًا في الإيمان يدخل الكل في أخوة صادقة إذ "ليس عبدو لا حرّ في المسيح يسوع" (غل ٣: ٢٨، ١ كو ٣: ١١). لكن هذه الأخوة لا تعني أن نسلب الكوامة ممن لهم الكوامة أو نهضم حق إخوتنا من نحونا. إيماننا في المسيح يسوع يهبنا المسلواة في الووح والحق أمام الله والكنيسة، لكنه لا يعفينا من الوّاماتنا الوّمنية سواء الخاصة بالعمل أو الوّابة، كخضوع الابن لأبيه، وأمانة العامل لحساب صاحب العمل. الأخوة لا تعني استهتارًا أو استحقاقًا بحقوق المؤمنين، إنما بالعكس تدفع المرؤوس للأمانة في تقديم واجباته نحو المؤمنين بجدية صادقة. يقول الوسول: "بل ليخدمونهم لأنهم مؤمنون ومحبوبون"، ويعلق القديس يوحنا الذهبي الفم : [كأنه يقول: إن كنتم تحسبونه نفعًا عظيمًا أن يكون سادتكم إخوة لكم، فعلى هذا الأساس يلومكم بالأكثر أن تخضعوا لهم ...

### 2. الاهتمام بالجانب العملي

"علم وعظ بهذا.

إن كان أحدًا يعلم تعليمًا آخر

ولا يوافق كلمات ربنا يسوع المسيح الصحيحة

والتعليم الذي هو حسب التقوى،

فقد تصلف، وهو لا يفهم شيئًا،

بل هو متعلل بمباحثات ومماحكات الكلام التي فيها يحصل الحسد

والخصام والافتراء والظنون الردية،

ومنزعات أناس فاسدي الذهن وعادمي الحق يظنون أن التقوى تجزة.

تجنب مثل هؤلاء" [2-5].

يوصي الوسول تلميذه أن يعلم ويعظ، لعله قصد بالتعليم تقديم الإيمان المستقيم والعقيدة المسيحية، وبالوعظ أي تحويل العقيدة إلى حياة عملية وتطبيقات سلوكية. كأن الوسول يوصيه أن يعزج العقيدة بالسلوك، والإيمان بالعمل! ووى القديس يوحنا الذهبي الفم أن امرّاج التعليم بالوعظ إنما يعني امرّاج السلطة كمعلم بالحنو كواعظ، قائلاً: [لا يحتاج المعلم إلى السلطان وحده وإنما إلى اللطف أيضًا، وليس إلى اللطف وحده وإنما إلى سلطان

يقول الرسول: "علم وعظ بهذا "ماذا يقصد "بهذا"؟ أي بما سبق فأعلنه بروح المسيح، روح النقوى العملية في المسيح يسوع ربنا. هذه التي إن انحوف عنها أحد ليتكلم من عنده حسب الحكمة البشوية وليس بما يعلمه الروح القدس (١ كو ٢: ١٣) يكون متصلفًا ومتكورًا. فإن الكوياء يحوّل الإيمان

إلى مماحكات ومباحثات غبية تفسد حياة الإنسان الروحية، وتوع منه روح التقوى، بل وتدفع الكنيسة كلها إلى الحسد والخصام والافتواءات والظنون الرديئة، فتنشأ منل عات فاسدة كلها خبث ودهاء واحتيال، ليس فيها شيء من الحق. بهذا تتحول التقوى إلى تجلرة، إذ يعمل أصحاب المنلر عات لا لحساب المسيح وبنيان الكنيسة، وإنما لحسابهم الخاص. لذا يؤكد الرسول: "**تجنب مثل هؤلاء**".

يتحدث القديس كبرياتوس عن خطورة ولاء الواطقة المتصافين الذين يقسمون الكنيسة ويفسلون الإيمان، قائلاً: [يقول الوسول: "لا يغركم أحد بكلام باطل، لأنه بسبب هذه الأمور يأتي غضب الله على أبناء المعصية فلا تكونوا شركاءهم" (أف ٥: ٦-٧). ليس هناك علة للانخداع بكلماته الباطلة والاشتواك معه في فساده. اهرب من مثل هذا. أتوسل إليك وأرجوك يا من تسكب صلوات يومية للرب، يا من وغب في أن تتسحب إلى الكنيسة خلال رأفات الله، يا من تصلي من أجل سلام الله الكامل (الكنيسة) الأم وللؤلاد (المؤمنين). لتلتحم طلباتك وصلواتك مع طلباتنا وصلواتنا، ولتختلط دمو عك بنحيينا. لنحذر الذئاب التي تفصل القطيع عن الواعي. تجنب لسان الشيطان السام، الذي هو مخادع وكذاب منذ بدء العالم، يكذب لكي يخدع، ويداهن لكي يضر، يعد بالحسنات لكي يبث شرورًا، يعد الحياة ليقدم موتًا... يعد بالسلام لكي لا يتحقق السلام، وبالخلاص حتى لا يبلغ الخاطيء للخلاص، ويعد بالكنيسة مع أنه يبذل كل الجهد لكي يدفع كل من يؤمن به إلى الهلاك تمامًا خل ج الكنيسة أنه يبذل كل الجهد لكي يدفع كل من يؤمن به إلى الهلاك تمامًا خل ج الكنيسة مع أنه يبذل كل الجهد لكي يدفع كل من يؤمن به إلى الهلاك تمامًا خل ج الكنيسة مع أنه يبذل كل الجهد لكي يدفع كل من يؤمن به إلى الهلاك تمامًا خل ج الكنيسة مع أنه يبذل كل الجهد لكي يدفع كل من يؤمن به إلى الهلاك تمامًا خل ج الكنيسة مع أنه يبذل كل الجهد لكي يدفع كل من يؤمن به إلى الهلاك تمامًا خل ج الكنيسة مع أنه يبذل كل الجهد لكي يدفع كل من يؤمن به إلى الهلاك تمامًا خل ج الكنيسة من أنه يبذل كل الجهد لكي يدفع كل من يؤمن به إلى الهلاك تمامًا خل جالكنيسة الكنيسة الكنيسة الكنيسة المؤلاك تمامًا خل عليت المؤلوك تمامًا خل علي المؤلوك تمامًا خل علي المؤلوك تمامًا خل المؤلوك المؤلوك

# 3. توجهيات للأغنياء

" وأما التقرى مع القتاعة فهي تجرة عظيمة" [6]. إذ يسقط أصحاب المناقشات الفاسدة والمماحكات في محبة الأرضيات، محولين التقرى إلى تجرة، مستغلين الروحيات لصالحهم الخاص، إذ بهم في الحقيقة يخسرون، لأن "التقرى مع القتاعة هي تجرة عظيمة". كلما توك الإنسان محبة العالم وراء ظهره أشبعه الله روحيًا ونفسيًا وماديًا أيضًا. كلما زهد الإنسان فيما هو للعالم يعطيه الله بالأكثر، إذ لا يخشى عليه من أمور العالم، وذلك كما حدث مع أبينا إواهيم. بقدر ما توك كان يأخذ، وعلى العكس بقدر ما طمع لوط في الأرضيات خرج فل غ اليدين حتى زوجته فقدها. لذلك يقول مار اسحق السرياني بأن من طلب الكوامة هربت منه، ومن توكها جرت وراءه وتعلقت به.

بروح التقى يبرك المؤمن الحقيقي هذه الحقيقة: " لأننا لم ندخل العالم بشيء، وواضح أننا لا نقدر أن نغرج منه بشيء، فإن كانت لنا قوت وكسوة فانكتف بهما" [7-٨]. إواكه أنه يدخل العالم بلا شيء، وخروجه منه بلا شيء، يجعل قلبه مقتنعًا بالقليل جدًا، فيعيش لا للوف وإنما لمجرد الحياة. يويد ما يكفي قوت جسده وما يسوّه ليحيا بقوة الروح حتى يخرج. أما من يشتهي غنى هذا العالم، فيعيش في حالة فقر داخلي لا تقدر أمور العالم أن تشبعه، إذ يقول الرسول: " وأما الذين يريدون أن يكونوا أغنياء فيسقطون في تجربة وفخ وشهوات كثيرة غبية ومضرة، تغرق الناس في العطب والهلاك، لأن محبة المال أصل لكل الشرور، الذي إذا ابتغاه قوم ضلوا عن الإيمان، وطعنوا أنفسهم بأوجاع كثيرة " [١-٠١].

و للقديس يوحنا الذهبي الفم تعليق هام، [يقول الرسول: "الذين يريدون أن يكونوا أغنياء" ولم يقل "الذين هم أغنياء" بل الذين يشتهون الغنى. فالإنسان الذي له مال يستخدمه حسنًا دون أن يبالغ في تقييمه له، مقدمًا إياه للفقاء، مثل هذا لا يُلام، إنما يلام من كان طماعًا ...] لقد اهتم القديس المندوي بمعالجة هذا الأمر فكتب مقالاً تحت عنوان "هل يخلص الغني؟" موضوعه الرئيسي تأكيد أن الغنى ليس شوًا في ذاته، إنما شهوة الغنى هي الشر. بدون المال ما كان يمكن تقديم العون للفقاء والموضى والغرباء الخ.

ليس الغنى وإنما الاستعباد للغنى هو الذي يدفع الإنسان إلى الدخول في تجرب وفخاخ وشهوات كثوة غبية مضوة تغرق الناس في الهلاك. يثقل

الإنسان فيحطمه في الأعماق، فلا يقدر أن بو تفع على مياه العالم. أما النفس التي تحررت من محبة الغنى وشهوته، فتقدر أن توتفع لتطأ أمواجه تحت قدميها، وتعلو فوق كل تيراته. النفس المتحررة من حب العالم تعيش في حرية صادقة لا يقدر أحد أن يقتنصها.

" لأن محبة العالم أصل لكل الشرور، الذي إذا ابتغاه قوم ضلوا عن الإيمان، وطعنوا أنفسهم بلوجاعٍ كثيرة" [١٠]. هكذا برى الرسول محبة المال أصل كل الشرور، إن أسر قلبًا ينحرف به عن الإيمان المستقيم، يطعن الإنسان الداخلي بآلام كثوة. بسبب المال قد ينكر الإنسان إلهه، أو يعصى وصيته الإلهية، فيلجأ إلى السوقة أو القتل أو إثارة الانقسامات الخ.

يعلق القديس يوحنا الذهبي الفم على هذا القول الرسولي هكذا:

[افرع محبة المال تنتهي الحروب والمعرك والعداوة والصواعات والفراعات. لذا يجب طود محبي المال من العالم، فإنهم كالذئاب والأوبئة. وكما أن الوياح العنيفة المضادة إذ تكتسح بحرًا هادئًا تثوه من أعماقه، فتجعل الومال الواكدة في الأعماق مختلطة بالأمواج العالية، هكذا يوبك محبو المال كل شيء، ويسببون اضطرابًا. الإنسان الطامع لا يعرف له صديقًا قط. ولماذا أقول صديقًا، فإنه لا يعرف حتى الله نفسه!...

إنه كالنار التي تمسك في الخشب فتدمر كل ما حولها. هكذا يحطم هذا الألم (محبة المال) العالم.

يتعرض لهذا الألم الملوك والعظماء، الشوفاء والفقاء، النساء والرجال والأطفال، مع أننا نسمع في الأماكن العامة والخاصة عظات عن الطمع، لكن ليس منهم من ينصلح حاله. إذن ماذا نفعل؟ كيف نطفيء هذا اللهيب؟ فإنه وإن كان قد لرتفع حتى السماء لكن يلزم إطفائه. لتكن لنا الإرادة، وعندئذ يمكننا السيطرة على الحريق الهائل!

كما أنه بل ادتنا التهب هكذا بل ادتنا يجب إخماده!... إذن لتكن لنا الإادة. ولكن كيف تنولد هذه الإادة؟ إن ألوكنا بطلان الغنى وعدم نفعه، وعرفنا أنه لا يرحل معنا من هنا، بل سيتركنا حتى ونحن بعد هنا. إنه يتراجع وراءنا، تلكًا إيانا في حراحات ترافقنا عندر حيلنا.

إن أبركنا وجود غنى هناك (في السماء) إن قورن به غنى هذا العالم يظهر الأخير أكثر حقلة من الروث. إن أبركنا أنه محفوف بمخاطر لا حد لها، فمع ما فيه من لذة مؤقتة لكنه مرتبط بالحزن. إن تأملنا غنى الحياة الأبدية الحقيقية نقرر احتقار غنى العالم، إن تذكرنا أنه لا ينفع شيئًا سواء من مجد أو صحة أو شيء آخر، بل على العكس يغرق الناس ويدفع بهم إلى الهلاك والدمار [149].

بربط الوسول بين محبة المال والانحواف عن الإيمان، إذ يقول: " الذي إذا ابتغاه قوم، ضلوا عن الإيمان ". وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفهم : [يجتذب الطمع أعينهم إليه، ويسوق أذهانهم، ولا يسمح لهم أن ينظروا طويقهم. وذلك كما لو أن إنسانًا يسير في طويق مستقيم غالبًا لا يعوفه،

[150] فيعبر على المدينة التي يسوع إليها وتتعب قدماه بطويقة عشوائية، إذ يسير بلا هدف. هذا هو ما يعمله الطمع ...

يتحدث القديس كبريانوس عن رباطات شهوة الغنى، إذ يقول: [كيف يقدرون أن يتبعوا المسيح من تثقلوا بأغلال غناهم؟ أو كيف يقدرون أن يتبعوا السماء، ويتسلقون الموتفعات السامية العالية، ولاء الذين تثقلوا بالشهوات الأرضية؟ يظنون أنهم يملكون مع أنهم مملوكون، إنهم عبيد لأرباحهم وليسوا سادة على ما لهم!

ربما يتساءل البعض: لماذا تحسب محبة المال أصل لكل الشرور، مادمت لا أطلب مال الغير بل ما هو لي؟ يجيب العلامة ترتليان: إيعلن روح الوب بالرسول: "محبة المال أصل لكل الشرور". ليتنا لا نفسر "محبة المال" هذه بكونها مجرد اشتهاء ما للغير، وإنما محبة ما يبدو أنه ملك لنا، فإن هذا أيضًا هو ملك للغير، فإنه ليس شيء ملكًا لنا مادام كل شيء هو شه، بل حتى أنفسنا هي ملك له ...

نختم حديثنا عن "محبة الغنى" بقول القديس إكليمنضس السكنوي : [أفضل الغنى هو الافتقار في الشهوات.] لنطلب الغنى الحقيقي والأفضل حيث لا يكون في القلب شهوات، بل يكون في حالة فقرٍ فيها، ذلك إن كان القلب في حالة شبع حقيقي في المسيح يسوع مصدر الغنى الحقيقي، كقول

الرسول لأهل كورنثوس: "إنكم في كل شيء استغنيتم فيه" (١ كو ١: ٥).

يقدم لنا الرسول بولس في الجانب الإيجابي للهروب من محبة الغنى الزمني بطلب الغنى فيما للمسيح، بل الغنى في المسيح نفسه، إذ يقول: "وأما أنت يا إنسان الله، فاهرب من هذا، واتبع البرّ والتقى والإيمان والمحبة والصبر والوداعة" [11].

إذ يريد تحريرنا من محبة الغنى الزمني يذكرنا بمركرنا الحقيقي، قائلاً: "يا إنسان الله " فإن رجل الله يطلب غناه فيما هو لله لا فيما هو زمني وزائل. يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : إيا له من قلب عظيم الكرامة! إننا جميعًا نُحسب كأناس الله، لكن البار على وجه الخصوص هو "إنسان الله"... إن كنت إنسان الله فلا تطلب الأمور الكمالية التي لا تقودك لله، بل " اهرب من هذا واتبع البرّ ". لا تكن طماعًا، بل اتبع "التقوى " أي سلامة التعليم، والإيمان الذي هو ضد المباحثات، والمحبة، والصبر، والوداعة ...

هكذا يعالج الرسول الطمع بكل وسيلة إيجابية وسلبية، فبعد أن أبرزه كأصل لكل الشرور وعلة الانحواف الإيماني كما السلوكي، أبرز مركز المؤمن كإنسان الله، تعلو نفسه فوق الرمنيات المؤقتة، ليطلب الأحضان الأبوية الأبدية. فإنه لن يقدر أن يهرب من الطمع مادامت نظرته ملتصقة بالسفليات، وقلبه يرحف على الأرض، أما إن أبرك مركره يرتفع قلبه إلى حيث كنره في حضن الآب. هذا والهروب من الطمع ومحبة الرمنيات ليست خسلة أو فقدان بل هي حالة امتلاء وشبع من المسيح يسوع نفسه بكونه "البر" الحقيقي، والحب الإلهي الخ. ففيه تختبر النفس حياة التقوى لتعيش في غنى داخلي خلال القناعة، و لا تشعر بالعوز إلى شيء. إذن عوض محبة الرمنيات ننعم بالحياة الجديدة في المسيح يسوع بواسطة روحه القدوس، لندخل في حضن الآب.

هذه الحياة الغنية والمجيدة، التي ترفعنا فوق الرمنيات تتطلب في المؤمن الجهاد المستمر، والتمسك بالوعود الأبدية، وإعلان اعرافنا أو شهادتنا الإيمانية أمام الجميع، إذ يكمل الرسول: " جاهد جهاد الإيمان الحسن، وأمسك بالحياة الأبدية التي إليها دُعيت أيضًا، واعترف الاعتراف الحسن أمام شهود كثيرين" [ ١٢ ]. هكذا ينتقل الرسول بولس من حديثه عن محبة المال أو الطمع الذي يأسر محبي الغني إلى ما هو أعمق، أي الدخول في آلام الجهاد، فلا يقف المؤمن عند عدم اشتهائه للرمنيات، وإنما يتقبل الآلام من أجل المكافأة السماوية الموعود بها. يضع أمامه الجعالة العليا التي هي الحياة الأبدية المدعو إليها حتى يقدر أن يجاهد جهاد الإيمان الحسن، ويعترف الاعتراف المستقيم عمليًا أمام شهودٍ كثيرين. بهذا نكون كالمشتركين في مبليات الألعاب الرياضية الذين من أجل نوالهم المكافأة يحرمون أنفسهم من الكثير من الملذات الجسدية لتهيئة أجسامهم وتدريبها على الألعاب.

هذه الوصية الخاصة بالجهاد الإيماني الحسن أمام الشهود لا تخص الشعب وحده، وإنما يلقم بها الحاصية الخاصة بالجهاد الإيماني الحسن أمام الشهود لا تخص الشعب وحده، وإنما يلقم بنطس الاعتراف الحسن أن تحفظ الوصية بلا دنس ولا لوم إلى ظهور ربنا يسوع المسيح" السبح" [17-1].

إذ هي وصية خطوة يشهد عليه الله الآب وابنه الوحيد يسوع المسيح لكي يحفظها بلا دنس حتى النهاية، أي حتى المجيء الأخير إلى ملاقاة السيد نفسه.

يوصيه لا بعدم الطمع فحسب، وإنما احتمال الآلام أيضًا، مشهدًا عليه الله الآبواهب الحياة ومعطي القيامة من الأموات، وكما يقول ا**لقديس** يوحنا الذهبي الفم : [هنا يقدم له تعزية وسط المخاطر التي تنتظره، مذكرًا إياه بالقيامة التي تعمل فيه .]

يشهده أيضًا أمام السيد المسيح الذي قدم نفسه مثالاً لنا في الشهادة الحقيقية أمام بيلاطس بنطس. وكما يقول القديس يوحنا الذهبي الفم: [تتبع الوصية عن مثال السيد، فيلزمكم أن تعملوا ما فعله السيد. لهذا السبب أشهد المسيح حتى تتبع خطواته (١ بط ٢: ٢١). يقول "الاعتواف الحسن"، متحدثًا مع تلميذه تيموثاوس ما قاله أيضًا في رسالته إلى العوانيين: "ناظوين إلى رئيس الإيمان ومكمله يسوع، الذي من أجل السرور الموضوع أمامه، احتمل الصليب مستهيئًا بالحري، فجلس عن يمين عرش الله. فتفكروا في الذي احتمل من الخطاة مقاومة لنفسه مثل هذه، لئلا تكلوا وتخوروا في أذهانكم

(نفوسكم)" (عب ١٣: ٢-٣ ). وكأنه يقول: لا تخف الموت مادمت خادم الله واهب الحياة. ولكن أي اعتراف حسن يشير إليه الوسول؟ ذاك الذي صنعه عندما سأله بيلاطس: أفأنت إذن ملك؟ (يو ١٨: ٣٧ ) قال: "لهذا قد ولدت"، كما قال: "ولهذا قد أتيت إلى العالم لأشهد للحق. انظروا إنه يسمع لي". ربما قصد الوسول هذه الشهادة، أو قصد ما حدث عندما سأله: "أفأنت ابن الله؟" فأجاب: "أنت تقول" (لو ٢٢: ٧٠ )، وشهادات أخوى كثوة واعترافات قدمها ... المهادة، أو قصد ما حدث عندما سأله: "أفأنت ابن الله؟" فأجاب: "أنت تقول" (لو ٢٢: ٧٠ )، وشهادات أخوى كثوة واعترافات قدمها ... المهادة ا

هذه الشهادة التي قدمها السيد المسيح أمام بيلاطس بقرة هي التي تدفع المؤمن – كاهنًا أو من الشعب – لحفظ الوصية، سواء من جهة التعليم أو الساوك، شاهدًا للحق سواء من جهة العقيدة الإيمانية أو العمل الروحي. هذه الشهادة التي يعلنها المؤمن هنا تتجلى عند ظهور السيد المسيح، إذ يقول الوسول: "الذي سيبينه في أوقاته، المبلك العزيز الوحيد ملك الملوك ورب الأرباب" [ ١٥ ]. ففي الوقت المناسب يعلنه رب المجد، المبلك أي الذي نقدم له تسبحة البوكة بكونه واهب البوكات، والعزيز، أي صاحب الغرة والقرة والسلطان، ملك الملوك ورب الأرباب. إنه صاحب السلطان الذي لا يعلو عليه سلطان، فإن كان يسمح لنا هنا بالآلام ذلك ليس عن ضعف، وإنما كطويق لدخولنا معه إلى أمجاده.

"الذي وحده له عدم الموت،

ساكنًا في نور لا يُدنى منه،

الذي لم يره أحد من الناس، ولا يقدر أن يراه،

الذي له الكوامة والقوة الأبدية. آمين" [ ١٦].

وده لا يقدر الموت أن يغلبه، ولا الظلمة أن تقترب إليه، إذ هو وحده له عدم الموت وساكن في نورٍ لا يُدنى منه، بل هو فوق كل الإواكات، لم وه أحده لا يقدر الموت أن يغلبه، ولا الظلمة أن تقترب إليه، إذ هو وحده له عدم الموت وساكن في نورٍ لا يُدنى منه، بل هو فوق كل الإواكات، لم وه أحد قط في جوهو ولا يقدر أن واه. هذا الإله يحمل اعترافًا حسنًا أمام بيلاطس الضعيف، فكيف يخاف المؤمن من الشهادة الحسنة؟ لقد شهد بالحق حتى يسندنا، فنشهد نحن للحق خلال اتحادنا به. بهذا نقدم له الكوامة واالقوة الأبدية، حينما نحمل اعترافه الحسن وتظهر سماته فينا.

ولعل الرسول في وصفه للسيد أن له وحده عدم الموت، وأنه ساكن في نورٍ لا يُدنى منه الخ. أراد أن يكشف عن شخص ذاك الذي ننعم به خلال شهادتنا الحسنة معه وبه ولحسابه. فإن كنا بالشهادة الحسنة نتقبل الألم حتى الموت، إنما لكي ننعم بذاك الذي له وحده عدم الموت، وندخل فيه حيث النور الذي لا يُدنى منه. وكما يقول القديس إكليمنضس السكندي: [ماذا يطلب الإنسان بعد أن ينال النور الذي لا يُدنى منه؟]

ولئلا يُفهم حديثه السابق أنه هجوم ضد الغنى والأغنياء، قدم الرسول وصايا للأغنياء المؤمنين، إذ يقول: "أوصِ الأغنياء في الدهر الحاضر أن لا يستكبروا، ولا يلقوا رجاءهم على غير يقينية الغنى، بل على الله الحي الذي يمنحنا كل شيء بغنى للتمتع، وأن يصنعوا صلاحًا، وأن يكونوا أغنياء في أعمالٍ صالحة، وأن يكونوا أسخياء في العطاء، كرماء في التوزيع، مدخرين لأنفسهم أساسًا حسنًا، لكي يمسكوا بالحياة الأبدية" [١٧-١٩].

يمكننا تلخيص الوصايا السابقة في النقاط التالية:

أ. عدم الاستكبار : يوصي أغنياء هذا الدهر ألا يستكبروا، ممؤًا بين أغنياء الدهر الحاضر وأغنياء الدهر الآتي. فهو مطمئن من جهة الآخرين
 أنهم متواضعون إذ هم أغنياء بالسيد المسيح واهب التواضع، لكنه يخشى على أغنياء الدهر الحاضر من الكبرياء، حيث يسحبهم المال إلى الاعتداد
 بالذات. هذه هي أولى ضوبات الأغنياء، إذ يتكلون على أموالهم، حاسبين أنهم قادرون على فعل كل شيء بالمال، فيسقطون في الكبرياء.

لقد تمتعت القديسة مويم بغنى الدهر الآتي في تواضع عجيب، حيث صار لها مسيحها كزها الخفي، في أحشائها الجسدية والروحية. وكما يقول القديس أغسطينوس أن السيد المسيح المتواضع لن يعلم أمه الكبرياء. إذن لنحمل مسيحنا في داخلنا كما فعلت القديسة مويم فيهبنا الغنى الحق دون كبرياء!

```
ب. يحفرهم من الاعتماد على ثروتهم ، مؤكدًا ضرورة وضع الرجاء كله في الله لا المال.
ج. الغنى الحق هو التمتع بالأمور التي لا تفنى ، لذا يليق بهم إن أرانوا أن يكونوا أغنياء، فليمرسوا أعمال الحب التي يبقى رصيدها سرّ غناهم
                                                                                                                                             الأبدى.
، فالغني وزنة مقدمة لهم لا لاكتتارها بل لإضوامها بالعطاء المستمر، حتى يتحول الكنز من الأرض إلى السماء. وقد
                                                                                                                   د. السخاء في العطاء
                                                                                              سبق لنا عرض كثير من أقوال الآباء في العطاء .
                                                                                                                                4. وصبة ختامية
                                                                                                              " يا تيموثاوس احفظ الوديعة،
                                                                                                          مع ضًا عن الكلام الباطل الدنس،
                                                                                                             ومخالفات العلم الكاذب الاسم،
                                                                                                 الذي إذا تظاهر به قومزاغوا عن الإيمان.
                                                                                                            النعمة معك. آمين" [20-٢٢].
يختم الوسول حديثه مع تلميذه مطالبًا إياه بحفظ الوديعة، الإيمان الحي، التي سُلمت هرة للقديسين. هذه الوديعة التي ندعوها "التقليد" أو "التسليم
                                                                                                                                          الوسولي".
أما علامة اهتمامنا بحفظ الوديعة فهو الإعواض عن الكلام الباطل الدنس، أي المباحثات الغبية تحت اسم "العلم" أو "المعوفة"، (الغنوسية)،
فيتحول الإيمان الحي إلى تعبوات وألفاظ لغوية بلا حياةو لا خوة، هذا الذي يفقد الإنسان حياته. ولعله قصد بذلك الغنوسيين الذين كما سبق فقلنا،
                                                                                                  استبداوا الإيمان بالمعرفة، فسقطوا في العلم الكاذب.
يقول القديس يوحنا الذهبي الفم : [حسنًا يدعوها الوسول هكذا "العلم الكاذب الاسم"، فإنه حيث لا يوجد الإيمان لا توجد المعوفة (الحقة) ...]
                                                                                                                                      <<
                                            أول من استخدم تعبير "الرسائل الرعوية" هو: D. N. Berdot، عام ٧٠٣ه، وإن كان Paul Anton هو الذي أعطاه شهرته عام ١٧٦٦.
[2]
H. E.3: 3: 5.
[3] Ep. to Corinth 2: 4.
[4] AD Autol. 3: 14.
[<u>5]</u>
Adv. Haer.
De Praescript 25.
[7] Stromata, 2: 31
                    [8] أول من بدأ في التشكك هو J. E. Schmidt م، تبعه فويق كبير من الدل سين يدافعون عن أصالتها ونسبتها للوسول منهم ... ,Zahn, Weis, Cedet, Berth
```

[9] H. E. 2: 22.



```
[38] cf. Duties of Clergy 3 : 5.
[39] In. Ps. 85.
[40] In Joan. tr. 3 : 10.
[41] In 1Tim, hom 3.
[42] In 1Tim, hom 3.
[43] In 1Tim, hom 4.
[44] In 1Tim, hom 4.
[45] In 1Tim, hom 4.
[46] In 1Tim, hom 5.
[47] In 1Tim, hom 5.
                                                                                                                      [48]
للمؤلف: الحب الرعوي، 1966، ص ٧٠٠.
[49] In 1Tim, hom 5.
[50] In 1Tim, hom 5.
[51] De Fuga in Persecutione 2.
[52] In Ps. Hom.34.
                                                                                                                             مناظ ات بو حنا كاسيان، مناظرة ٩.
[54] On prayer 14 : 2 – 5.
[55]
In 1 Tim, hom. 6.
[56] In 1 Tim, hom. 7.
[57]
In 1 Tim, hom. 7.
[58] In 1 Tim, hom. 7.
[59] In 1 Tim, hom. 7.
                                                                                                                     راجع المقدمة: الهرطقات المعاصوة (قم ٣).
[61] Adv. Eunomius 2 : 12.
[62] Adv. Eunomius 3 : 4.
[63] On Trinity 3:11, 4:8.
[64]
In Joan tr. 41 : 5, 47 : 3.
[65]
In Ps. 105.
[66]
Adv. Haer 5 : 17 : 1.
On the Resur. Of the Flesh 63.
On the Resur. Of the Flesh 51.
```

```
[69]
Adv. Eunom 2 : 8.
[70] In Joan. 66 : 2.
[71] In 1 Tim. hom. 7.
[72] In 1 Tim. Hom 8.
[73] On Ps. 21.
[74] On prayer 8.
[75] On prayer 8.
[76] In 1 Tim. hom. 8..
[77] In 1 Tim. hom. 8.
[78] Ibid, Roger Gryson: The ministry of Women in the Early Church, Minnesota, 1976, p. 128.
[79]
De Paraescriptione 41 : 5.
[80] De Resurr. Carins 11 : 2 ; De Exhort. Castitalis 10 : 5.
On Veiling of Virgins 9:1.
[82] Adv. Mare. 5:8:11; De Anima 9:4.
[83] In 1Tim, hom 10.
                                                                                                                     كلمة "ابسكوبوس" أو "أسقف" في البونانية معناها "ناظر".
[84] De Sacr. 3:10:11.
                                               يمكن واسة هذه الشهوة للسلطة في كتاب "الكهنوت المسيحي" للقديس، ك ٣، ف ١٠ – ١٢ ﴿ وَجِمَة كنيسة السيدة العفواء بالفجالة سنة ١٩٧٤).
[85] In 1Tim. hom 10.
                                                                                                                                                              <u>[86]</u>
                                                                                                                                 الحب الرعى: ١٩٦6، ص ٢٥٦.
                                                                                                                                                              [87]
                                            راجع التفسير الوهزي لهذه العيوب في كتاب الأب غريغوريوس (الكبير) عن الوعاية، أو كتابنا: الحب الوعوي، 1966، ص ٦٥٧ - ٦٦٢.
[88]
In 1Tim. hom 10.
[89]
In 1Tim, hom 10.
                                                                                                                          الحب الوعوي، 1966، ص ٧٢٧ – ٧٥٩.
                                                                                                                          [<u>91]</u>
الحب الرعوي، 1966، ص ٦٦٣ – ٦٦٨.
[92] In 1Tim. hom 10.
                                                                                                                                               [<u>93]</u>
الدسقولية، باب ٣.
                                                                                                                                        [<u>94]</u>
الحب الرعوي، ص ٦٦٨.
[95]
In 1Tim. hom 10.
[96] In 1Tim. hom 10.
                                                                                                                                 [97] الحب الرعوي، 1966، ص ٢٥٥.
[<u>98]</u>
In 1Tim. hom 11.
[99]
In 1Tim. hom 11.
[100] In 1Tim. hom 11.
[101] On Ps. 46.
[102] In 1Tim. hom 11.
```

```
[103] In Joan. tr 9 : 2.
[104] In 1Tim. hom 12.
[105] In 1Tim. hom 12.
[107] In 1Tim. hom 12.
[108] In 1Tim. hom 12.
[109] In 1Tim. hom 13.
[110] In 1Tim. hom 13.
                                                                                                                    [111] الحب الوعوي، 1966، ص ٧٣٧، ٧٣٧.
[112] In 1 Tim. Hom., 13.
[113] In 1 Tim. Hom., 13.
                                                                                                 [114] للمؤلف: القديس بوحنا الذهبي الفمرسالة تغرية لأرملة شابة، ص ٥.
[115] Ep. to Polyc. 4:1.
[116] Ep. to Phil. 6.
[117]
1 Apology, 67 : 6.
[118] Shepherd, 56:7.
[119] In 1 Tim. hom 13.
[120] In 1 Tim. hom 13.
[121] In 1 Tim. hom 14.
[122] In 1 Tim. hom 14.
[123] In Ps. 132.
[124] The Ministry of Women in the Early Church, 1976, p 25.
[125] Paedagogus, 3: 12: 97: 1.
                                                                           راجع أيضًا العلامة أوريجانوس ف الصلاة ٣٨: ٤، عظات على لوقا ١٧، وتعليقات على متى ٤: ٢٢.
[126] In 1 Tim. hom 14.
                                                                                           المؤلف: القديس بوحنا الذهبي الفررسالة تغرية الأرملة شابة، ص ١١، ١٢.
[128] Conc. Widows 2.
[129] Conc. Widows 2.
[130] In 1Tim. hom 14.
[131] In 1Tim. hom 14.
[132] Comm. on John 32 : 12.
[133] Comm. on John 32 : 12.
[134] In 1Tim. hom 10.
```

